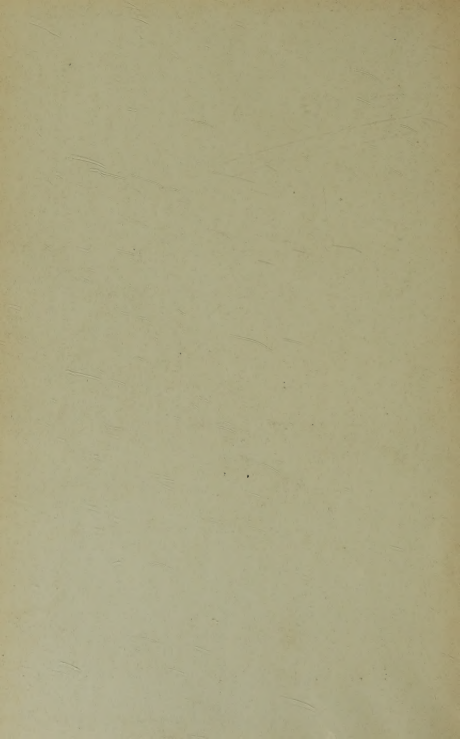


g, ce

FRANCISCAN FATHERS
SEMINARY
ELLICOTT CITY, MD.



# HOMILETYKA

przez

ks. Aleksandra Ważyńskiego,

Brafata Dyeceryi Wileńskiej, Inspektora i Srofesora Akademii Duchownej w Setersburgu, Doktora Teologii.

Rev. Michael Drzewicki O.M.C.

#### W KRAKOWIE,

NAKŁADEM I CZCIONKĄMI DRUKARNI «CZASU» FR. KLUCZYCKIEGO I SP. pod zarządem Józefa Łakocińskiego.

1891.

FRANCISCAN FATHERS
SEMINARY
ELLICOTT CITY, MD.

Rękopis pod tytułem: Homiletyka przez X. Aleksandra Ważyńskiego, Prałata dyecczyi Wileńskiej, jako niezawierający nie przeciwnego wierze św. lub dobrym obyczajom, a odznaczający się jasnem i gruntownem przedstawieniem rzeczy, godnym druku być sądzę.

Kraków dnia 10 kwietnia 1890 r.

#### X. Dr. Julian Bukowski

Proboszcz Kollegiaty św. Anny, Cenzor ksiąg treści religijnej.

L. 1692.

#### POZWALAMY DRUKOWAĆ.

Kraków dnia 10 Maja 1890 r.

(L. S.)

Książę Biskup

Jednym z najbardziej odznaczających się zdolno-Sciami i nauką kapłanów Dyecezyi Wileńskiej, był autor niniejszej Homiletyki, którą po śmierci Metropolity Hołowińskiego, wykładał w S. Petersburskiej Rzymsko-Katolickiej Duchownej Akademii, Prałat Archidyakon, Doktor S. Teologii, Profesor i Inspektor Duchownej Akademii, Ksiadz Aleksander Ważyński. Urodził sie on ze szlachetnych rodziców, na Żmudzi, w r. 1811. Otrzymawszy bardzo troskliwe domowe wychowanie, po skończeniu Gimnazyum w Krożach, wpisał sie w liczbe uczniów Uniwersytetu Wileńskiego na wydział prawny, gdzie otrzymawszy stopień kandydata, wstapił do Seminaryum Wileńskiego, a po utworzeniu się w roku 1833 Akademii Duchownej, przeszedł do niej, i trzy lata przebył. Wyświęcony na kapłana przez Biskupa Kłagiewicza, naznaczony był naprzód kapelanem w Gimnazyum Wileńskiem, a potem adjunktem w Akademii Duchownej. Po przeniesieniu jej do Petersburga, został profesorem Seminaryum Wileńskiego. Umarł Biskup Kłagiewicz, jeden z najwiekszych Biskupów Wileńskich, pogrzeb odbywał się przez trzy dni w Katedrze. Mowy pogrzebowe mieli: Ks. Prałat Ignacy Borowski, kaznodzieja Świętojański, Ks. Krasiński i Szyszkiewicz THERS

> SEMINARY ELLICOTT CITY, MD.

kaznodzieje katedralni. W miesiąc później nabożeństwo było w kościele Świętojańskim, a Ks. Ważyński miał mowę pogrzebowa, która była drukowana w wizerunkach i roztrzasaniach naukowych. Po opuszczeniu ambony katedralnej przez Ks. Krasińskiego, przyjaciel jego Ks. Ważyński był około dwóch lat kaznodzieją katedralnym. Ściągnawszy na siebie podejrzenie, wysłany został do Klasztoru naprzód Kapucynów w Brusiłowie, a potem Karmelitów w Berdyczowie. Powróciwszy pod nadzorem policyi, mieszkał w Holszanach, a potem za zgoda wojennego Gubernatora wzięty został na kapelana przez Biskupa Wacława Żylińskiego, który miał dar rzadzenia i umiał wybierać ludzi. Ks. Ważyński służył mu osobą swoją i piórem. On był autorem listu pasterskiego z powodu ogłoszenia Dogmatu Niepokalanego poczecia. Jego też pióra był list pasterski z powodu objecia rządów Archidyecezyi Mohylewskiej przez Metropolite Żylińskiego. Oceniając zasługi Księdza Ważyńskiego Metropolita wyniósł go na godność Archidyakona Wileńskiego, i mianował Profesorem i Inspektorem Akademii Duchownej w Petersburgu. Te obowiązki pełnił do roku 1864. Wróciwszy do Wilna chorował przez lat kilka, a gdy wody Karlsbadzkie zdrowia mu nie poprawiły, wracajac do domu, umarł w Krakowie 1872 r. i tu pogrzebiony.

### O KAZNODZIEJSTWIE.

OKREŚLENIE.

aznodziejstwo, święta powinność kapłanów, polega na nauczaniu ludzi o prawdach chrześciańskich i nakłanianiu ich woli do urządzania życia wedle tychże prawd. Powinność święta. Ten co ja założył, Jezus Chrystus, jest sprawca świętości, a założył ją temi słowy: Praedicate Evangelium omni creaturae. Sam był na ziemi pierwszym i największym kaznodzieja, i dzisiaj jest niewidzialnym kaznodzieja w Kościele swoim; kapłan pożycza mu niejako swojego głosu, przez który On ciągle naucza i zachęca: Miasto Chrystusa tedy poselstwo sprawujemy, jakby Bóg przez nas upominał (II. Kor. V, 20). I cel, dla którego urządził kaznodziejstwo, jest święty; a celem tym jest upowszechnić słowo Boże, odwrócić od wszystkiego co złe, nakłonić ku wszystkiemu co dobre, uczynić człowieka świetym. W określeniu kaznodziejstwa, które polega na nauczaniu prawd chrześciańskich i nakłanianiu ludzi do urzadzania życia wedle tychże prawd: 1) wyrażamy treść kaznodziejstwa, którą stanowią dogmata i moralność, t. j. prawdy do wierzenia i prawidła postępowania takie, jakich nauczał Chrystus Pan i Jego Kościół; 2) wskazujemy cel kaznodziejstwa, t. j. zbawienie ludzi; 3) rozciagamy to do wszelkiego kształtu kościelnego nauczania. Dawniej nauka ta nazywała się wymową, retoryką świętą, lub kaznodziejska; dziś z greckiego zowie się Homiletyka i uczy, jak z ambony opowiadać słowo Boże, czyli jak wiarę i jej Boskie zasady za pomocą żywego słowa i wedle prze-

kazanej nam podaniowej mądrości narodów przeprowadzać w życie wiernych. Kaznodziejstwo jest nauką. Kaznodziejstwo wyszłe z tak wysokiego poczatku, i dla celów tak świętych, mieć musi i ma nauke o sobie i prawidła dla siebie, jest wymową, w pomoc więc dla siebie ma całą naukę wymowy, więc retorykę; ale że jest wymową świętą, ma więcej niż każda inna wymowa, bo ma za grunt objawienie, naukę Boża; za pomoc Ducha św., przykład Zbawiciela, przykłady Ojców świetych i oddzielną o sobie naukę, jako św. Augustyna de doctrina Christiana, św. Jana Złotoustego de sacerdotio, św. Grzegorza W. w księdze de cura pastorali i wiele późniejszych, o których w historyi kaznodziejstwa powie się obszerniej. Obowiązek poznania i zglębienia tej prawdy. Skoro zaś kaznodziejstwo jest nauką o własnych swoich prawidłach, tedy je poznać i zglębić ważna jest powinnościa kaznodziei.

Poczatkiem nauki kaznodziejskiej, jest nauka dobrego mówienia. Wymowa posługiwać może fałszowi i prawdzie; byłożby wiec słusznie odstapić ja kłamstwu i nieprawości, a nie użyć jej za narzędzie prawdzie i cnocie. Z talentem przyrodzonym, ze znajomością teologii i umiejętności kościelnych, można być miernym i mało użytecznym kaznodzieja. Potrzeba znać prawidła, a choć natura więcej niż sztuka kształci mówce, wszakże same nawet talenta są jak ta ziemia, którą potrzeba uprawiać, pilnować. I uzdolniony od natury na mówcę, bardzo jeszcze podobny do ślepego, póki go nauka prowadzić nie będzie po doświadczeniach swoich. W mówcy zdolności przyrodzone niech uprawi sztuka, a w kaznodziei nauka kaznodziejska. Kapłan wiec, nim obowiązek kaznodziei rozpocznie, prawidła kaznodziejskiej wymowy poznać powinien. Kaznodzieja według św. Pawła niczego zaniedbywać nie powinien, aby mógł godnie opowiadać słowo Boże: Staraj się pilnie, abyś się stawił doświadczonym Boqu, robotnikiem niezawstydzonym, dobrze rozbierającym słowo prawdy (II. Tym. II, 15). Im jest wyższy i świętszy obowiązek kaznodziejski, tem występniejszą byłaby niedbałość poznania rad i dróg kaznodziejskich.

Jeśliby człowiek oddający się leczeniu ludzi, a zaniedbujący obeznania się ze sztuką, sprawiedliwie mógł być nazwany zabójcą ludzi, to jakżebyśmy sprawiedliwiej nazwali tem mianem kaznodzieję obcego nauce kaznodziejskiej? Lecz nie dość jest kaznodziei na szkolnej retoryce; to tylko fundament, na którym się wznosi kaznodziejstwo i przepisy jego rozleglejsze, wyższe tam się zaczynają, gdzie tamte kończą i mają wcale inny charakter. Kaznodziejstwo bowiem mając kierować wymową w krainach wiary, jako tam ma niejako odmienną atmosferę, to i mieć musi swoją odrębność. Duch ewangelii, geniusz Apostolstwa, doświadczenie tych, co przeszli drogę kaznodziejską, więcej ma tam jeszcze rządzić niż sztuka.

Nie odrzucamy przeto nauki wymowy, uznajemy jej konieczność, ale chcemy z wymowy zrobić homiletykę, t. j. ją schrześcianić, aby była nauką dla kaznodziejstwa Bożego. Naukę więc naszą podzielamy na dwie większe części: 1-sza o kaznodziejstwie w ogólności, t. j. o zasadach powszechnych, głównych prawidłach dla wszystkich rodzajów kaznodziejstwa; 2-ga o rozmaitych gatunkach kaznodziejstwa i szczególnych prawidłach do zachowania.



### CZĘŚĆ PIERWSZA.

### O kaznodziejstwie w ogólności.

Kto ma opowiadać słowo Boże przed ludźmi, zrozumieć powinien całą wagę wielkiej misyi swojej. Od pojęcia, jakie o niej utworzy, zależy jego użyteczność lub nieużyteczność. Tu kaznodzieja podobny jest do innego artysty, np. architekta, malarza. Jak oni bez pojęcia pięknego uszykowania, mocy, piękności i użyteczności w budowie, bez ułożenia kształtów, kolorów i odcieni, bez pojęcia celów w malarstwie, nie utworza nie znakomitego, tak i kaznodzieja nie wyrobiwszy w sobie ideału niejako kaznodziejstwa, z większemi lub mniejszemi zdolnościami, z lepszą lub słabszą wolą, zostanie w mierności. W pomoc więc kaznodzieje opatrzym w trzech działach: 1) jakie potrzeba wyrobić pojęcie misyi kaznodziejskiej? 2) jak się do niej gotować? 3) jak się z niej wywięzywać należy? Utworzym zaś sobie dokładniejsze pojęcie o kaznodziejstwie, rozpatrując: 1) ważność kaznodziejstwa: to w nas obudzi wysoki szacunek i żarliwość ku celom wzniosłym kaznodziejstwa; 2) potrzebę kaznodziejstwa: to nas ochroni od występnej niedbałości w pełnieniu tak świętej powinności; 3) przymioty kaznodziejstwa: to nas przekona, że bez wiela i dokładnej wiedzy, dobrym kaznodzieją nikt być nie potrafi; 4) przedmioty kaznodziejstwa, ażeby nauczanie nasze było owocne i skuteczne; 5) przymiotu samego kaznodziei, aby ich nabyć. Z przejścia przez pięć tych rozdziałów, ułoży się w nas pojęcie o kaznodziejstwie.

#### ROZDZIAŁ I.

### O ważności kaznodziejstwa.

Po ofierze Mszy św. w obowiazkach kapłańskich, niema wyższej powinności, nad obowiązek kaznodziejski. Była to główna czynność Zbawiciela naszego przez trzy lata w misyi, jaka odebrał od Ojca: Potrzeba, abym opowiadał królestwo Boże, bom dlatego posłan (Łuk. IV, 44). Obowiązek chrztu zostawił uczniom swoim, chociaż Jezus nie chrzcił, ale uczniowie Jego (Jan IV, 2). Podobnież czynił i Paweł: dziękuję Bogu, iżem żadnego z was nie chrzcił, jedno Kryspa i Gajusa... ochrzeiłem też i dom Stefany... boć Chrystus nie postat mię chrzcić, ale Ewangelia opowiadać (I. Kor. I, 14-17). Wedle tych wielkich przykładów, przeniknieni ważnościa obowiazku wymagającego tyle poświęcenia się, światła i łaski, Biskupi pierwszych wieków sami nauczali, chociaż uznawali prawo nauczania w kapłanach (potestatem ordinariam). Pod prawem starem powinność te wysoko szanowano. Mojžesz i Jeremiasz wyznawali się jej niegodnymi. Izajasz potrzebował, ażeby Anioł oczyścił wargi jego. Przesłaniec Pański usposobił się przez samotność i najostrzejsza pokute do kaznodziejstwa. Pełna tego ducha, który napełniał świetych obu Testamentów, św. Teresa nie mogła dość uwielbić wielkość tego obowiązku; mówiła: "tysiąc bym razy oddała życie za szczęście pełnienia tak szlachetnej misyi (roz. II życia Jej). Z którejkolwiek też strony spojrzymy na kaznodziejstwo, zawsze się nam wyda jak najważniejszem. Dla przekonania się o tem, rozważmy w kaznodziei: 1) wzniosłość jego misyi; 2) powagę słowa opowiadanego; 3) wielkość przedmiotów, które ogłasza; 4) cel, dla którego mówi; 5) skutki kaznodziejstwa; 6) wielkie korzyści, jakie ztąd bierze społeczność; 7) dobra, jakie sam kaznodzieja odnosi.

## §. 1. Ważność kaznodziejstwa, okazująca się w wielkości misyi, na którą kaznodzieja posłany.

Najwyższe posłanie jakie otrzymać może mówca świecki będzie, jeżeli zostanie tłómaczem króla, organem Ojczyzny. Kaznodzieja jest tłómaczem Boga, organem wiary. To posłannietwo święte, nadprzyrodzone, sam Chrystus Pan postanowił: dana mi jest wszelka władza na niebie i na ziemi, idac tedy nauczajcie (Mat. XXVIII), a posyłając apostołów i ich następców, jako sam był posłany jako mię posłat Ojciec i ja was posyłam (Jan XX), powierzył im słowo swoje, aby je roznosili do wiernych, posłami ich i ministrami swymi uczynił; co dało im prawo mówić: "za Chrystusa poselstwo sprawujemy", sam sie z nimi zjednoczył, mówiąc: kto was słucha, mnie słucha tak poslanych swoich uczynił organem, przez który sam ewangelizuje narody, zachęca do cnoty; co posłańcom Jego znowu daje prawo mówić: jakby Bóg przez nas upominał (II. Kor. V, 20), który mówi we mnie Chrystus (II. Kor. XIII, 31). Kaznodziejstwo więc jest poselstwem, a jak św. Jan Złotousty mówi, nuncyatura Chrystusowa. A skoro jest takiem, któreż się doń posłannictwo ziemskie przyrówna? I rzeczywiście już to nie król ziemski, który posyła kaznodzieję, tylko król królów, i kaznodzieje już to niejako Anioły Pańskie, Nieba posłańcy, co wolę i wyroki Niebieskiego Pana na ziemi głosza. Pierwsi chrześcianie tak ta wysoka misya kaznodziei byli przejęci, iż ich uważali jako Anioly Boże, szanowali jako samego Chrystusa, czcząc Boga w posłannikach Jego; przyjmowali słowa z ich ust, jakby słowa od samego Boga, o czem św. Paweł powiada: Przyjęliście mię jako Aniola Bożego, jako Chrystusa Jezusa (Gal. XIV, 4), przyjąwszy od nas słowo słuchania Bożego, przyjęliście nie jako słowo ludzkie, ale jako słowo Boga (I. Tess. II, 13). Posłanie (missio) jest węgielnym kamieniem kaznodziejstwa. Ma być tedy progiem, za którym idą dalsze kaznodziejskie wzgledy, bedace już następstwem tej pierwszej zasady.

### §. 2. Ważność kaznodzfejstwa, objaśniona powagą słowa Bożego, które ogłasza kaznodzieja.

Słowo kaznodziei różne jest od słowa świeckiego mówcy. jest bowiem słowem Bożem, takiem, jakie jest w piśmie, jakie wykłada Kościół nieomylny; nie ma wiec przedmiotów i kwestvi spornych. Slowo to jest prawda i jako prawda nakazuje się umysłom; jest świętościa i jako świętość wolę do posluszeństwa zniewala, uderza przeczeniem na wszystko, co nie jest prawdą, obala wszystko, co się przeciw prawdzie Bożej podnosi. Z nieba bierze moc niezlomna, z łaski Chrystusa ezerpie siłe na przekonanie i poruszenie sere ku poprawie; wypowiada, czego gdzieindziej się nie posłyszy. Rozum i sumienie, madrzy i mocni sa jego słuchaczami; moc i madrość ziemska jest niżej, bo nad nia jest madrość i potega Boża i słowo Jego. Rozumy i majestaty korzyć się jeno przed niem powinny, i przyjmować naukę słowa Bożego. Słowo to zreszta sadzić będzie w dzień ostatni: słowa którem mówił, te go będa sądzić w dzień ostateczny (Jan XII, 48). One będą niejako kodeksem prawa, podług którego zapadnie wyrok dla każdego, szcześcia lub potepienia wiecznego. Słowo Boże nie mniej godne jest czci, jak ciało Chrystusa Pana: non minus est verbum Dei, quam corpus Christi (S. Aug. serm. 300 in ap.). Jaki szacunek przywiązywano w kościele do słowa Bożego i jego kaznodziei, pokazuje sam przybor zewnętrzny dla kaznodziei. Ambona nazywa się katedra świętą, świętą mównica, miejscem świętem. W budowach katolickich, po ołtarzach najozdobniej bywa urzadzona. Gdy się głos kaznodziei ztamtąd odzywa, milknie wszystko. Sam ten obyczaj jest dowodem większym czei dla słowa Bożego, niż którykolwiek słowny dowód. Jeżeli ława lub krata sadowa jest scena dla wymowy, to ambona jest tronem, bo nad wszelka wymowe, jest wymowa świeta, t. j. kaznodziejstwo.

### S. Ważność kaznodziejstwa ze względu na przedmioty, które wykłada kaznodzieja.

Przywilej to kaznodziei, że zawsze wykłada przedmioty wielkie. Św. Augustyn (de doctrina Chr. lib. 4, 38) zowie go: Doctor est rerum magnarum. Przedmioty wymowy świeckiej mniejsze są i ciaśniejsze w porównaniu wielkości i obszaru przedmiotów, które wykłada kaznodziejstwo.

I w rzeczy samej: 1) prawie wszystkie przedmioty wymowy świeckiej, mają interes czasowy, przechodni, okolicznościowy, i przestaje zajmować w innym czasie i okolicznościach; mniej dziś obchodzi Filip i Ateńczycy, Katylina i Verres: kiedy przedmioty kaznodziejstwa budzą interes wszystkich czasów i wieków, interes ciagły, ważny, osobisty, nagły dla epoki minionej i obecnej: 2) wszystkie prawie przedmioty wymowy świeckiej odnoszą się do kilku, lub niewielu osób, kiedy przedmioty kaznodziejstwa obchodzą wszystkich ludzi, bo wszystkim ludziom drogie zbawienie. Co dziś mowa Karnkowskiego polityczna? Pamiatka tylko: a jego w imię Boże nauka? nie powież każdy ją czytając: to się i mnie dotyczy, i do mnie odnosi. 3) Najważniejszym przedmiotem wymowy świeckiej jest człowiek i jego potrzeby, potrzeby mijającej godziny: kiedy kaznodziejstwo opowiada wieczność i nasze w niej losy, Boga i Jego doskonałości, Zbawce i Jego prawa, wyroki i tajemnice objawienia co uczucia podnosi, wyobraźnia zajmuje, obadza geniusz: Omnia magna quae dicimus. Opatrzność, która wszystkiem rządzi niezmierzoność Boża, która wszystko napełnia: wcielenie, odkupienie, Eucharystva, cuda milości Bożej, gdzie takie przedmioty po za kaznodziejstwem? Albo podniesienie chrześcianina. który ma Boga za Ojca, Zbawce za brata: któremu z łaski Bożej służa moce, który się zabezpieczył od mocy piekielnych, którego w więczności czeka korona chwały ze szczęściem niebieskiem, albo znów rzeczy ostateczne: gdzież takie pole której wymowie? Omnia magna quae dicimus. Jeśli od dogmatu przejdziem do prawd moralnych, to miłość Boga, to milość bliżniego, to wszystkie z tych głównych wyciągnione prawdy, jaki to odsłaniają obszar kaznodziejstwu! Omnia magna quae dicimus. Jaka to i ważność i obszar, i mnogość przedmiotów; wszystko tam wielkie, niezmierzone, nieprzebrane. Geniusz człowieka, nie wyczerpie z tego obszaru. Nie wyczerpnął tam ni św. Paweł, ni św. Augustyn, ni Złotousty; zostanie tam każdemu mężowi Bożemu. Kaznodziejstwu nie grozi ubóstwo od wyczerpania. Słowo Boże, jak Bog niezmierzone, a i najmniejsza tam rzecz wielką, jak szklanka wody w imię Boga miłości podana, miłością z nią połączoną i zasługą Nieba dosięga. Tamquam de ista aqua frigida quaedam flamma surrexit; quae etiam frigida hominum pectora ad misericordiae opera facienda spe coelestis mercedis accenderet. (S. Aug. de doctr. chr. lib. 4, 37). Jak to więc wzniosłe powołanie kaznodziejstwa!

### §. 4. Ważność kaznodziejstwa okazana z przeglądu celów kaznodziejstwa.

Wymowa, powiada Eurypides, jest pania, mocarka dusz (Hecub. V, 775); ona mówcę wynosi nad pospolitych ludzi; ona daje mu władze, która, jak mówi Paschal (w liście do Krystyny szwedzkiej), niema podobnej na ziemi, moc i władzę kierowania ludźmi wedle swej woli, jednania ludzi przez przekonanie, nakłanianie, wzbudzanie w sercach uczuć szlachetnych, uiszczanie najtrudniejszych przedsiewzieć. Dlatego Cycero powiada (De oratore lib. 1, 30), iż nie nie zna wiekszego, wspanialszego, wyborniejszego, majestatyczniejszego nad wymowę. A jeśli taką jest wymowa ogólna, jak pod tym względem jest jeszcze wyższe kaznodziejstwo? Bo 1) mowy świeckie, poselstwa od królów ziemi za cel biorą, albo zapewnienie którego dobra, albo uniknienie straty dobra, lub straty czasowej, gdy kaznodziejstwo ma cele nieskończenie wyższe, pojednać ludzi z Bogiem, uczestniczyć w dziele, które sprowadziło Zbawce na ziemię, świat odkupiło: ustalić w tem i przyszłem życiu chwale Boża i szczęście ludzi. Ciagle Bóg bywa zapominany, obrażany od ludzi; kaznodzieja staje przy prawach Bożych, i wola ludzi do kochania Boga z całego serca. Ciągle też

ludzie zapominają na wysokie swoje przeznaczenie, a kapłan budzi ich do szczęścia i chwały, która im wysłużona. Możeż być cel szlachetniejszy, świetniejsze poselstwo? Nigdy słowem ludzkiem nie kierowały takie pobudki, nigdy wymowa nie brała takich celów wzniosłych i świętych. Już tu nie jeden do obronienia człowiek, nie jedno miasto, kraj jeden, ale tu idzie o dusz tysiące, o wydarcie ich piekłu, o zapewnienie im Nieba. 2) Na dojście swych celów, mówcy świeccy poruszają w słuchaczach uczucia przyrodzone: żądzy lub wstrętu, radości lub bojażni itd., gdy kaznodzieja na dojście swych celów, które są nadprzyrodzone, które usposabiają duszę do usprawiedliwienia, albo, jeżeli jest w stanie sprawiedliwości, sprowadzaja na nia wyższy stan łaski, z wyższa zasługą na zbawienie. Jakaż się inna co do tych celów wymowa porówna z kaznodziejstwem! 3) W obudzaniu takich nadprzyrodzonych poruszeń, kaznodzieja zna nieudolność ludzkiej wymowy; jednoczy się przeto z Bogiem, który sam może te święte w duszach obudzać wzruszenia; pomaga mu w dziele Bożem: Dei enim adjutores sumus; łączy wymowę z działaniem łaski Bożej; dostaje namaszczenia, przymiotu którego w żadnej innej, prócz kaznodziejskiej, nie znajdzie wymowie. Kaznodziejstwo, co się zespala z duchem Bożym w kształceniu Świętych; kaznodziejstwo, co się sprzymierza z działaniem łaski Bożej w dziele zbawienia ludzi, jakże koniecznie jest wyższem od wszelkiej wymowy.

### §. 5. Ważność kaznodziejstwa z jego skutków.

Cudowne są skutki Sakramentów świętych, opowiadane wymową Ojców i Doktorów Kościoła. Tymczasem między kapłanem co je administruje a kaznodzieją ta jest różnica, że pierwszy działa na jednę duszę, drugi na dusz tysiące. Jeżeli oba są rybitwami, to pierwszy niejako wędką, drugi siecią i mnogo dusz zagarnia; i co posługiwanie kaznodziejskie cudowniejszem robi, to to, że kaznodziejstwo jest rozwinięciem największej siły moralnej, jaka może być dana człowiekowi na jego bliżnich, i prawdziwie cudowne już są jej

działania. Ono wyjednywa od serca ludzkiego ofiary najtrudniejsze, bo ofiary z namiętności, pychy, nałogów; ono łamie zarozumiałość a wzbudza pokorę; ono powściąga najdzikszych, a do ich dusz wprowadza wieksze uczucia miłości Boga i bliźniego; ono omywa najstraszniejsze dusz plamy, a przywodzi je do białej niewinności. Głos Pański w mocy, głos Pański w wielmożności; głos Pański łamiący cedry, głos Pański zastraszający puszczą (Ps. 28). Bo żywa jest mowa Boža i skuteczna: przeraźliwsza niźli wszelaki miecz po obu stron ostry i przenikająca aż do rozdzielenia dusze i ducha, i rozeznawająca myśli i przedsiewzięcia serdeczne (Żydów 4, 12). Kaznodziejstwem Apostołów słowo Boże świat nawróciło i cnoty najwyższe upowszechniło na ziemi. I jego skutki nie skończyły się w wieku Apostolskim; jak ci w swoim czasie, tak po nich potem cudownie uczynili nowi Apostolowie narodów: ŚŚ. Wojciech, Cyryll i Metodiusz u nas, Dyonizy we Francyi, Bonifacy w Niemczech, Augustyn w Anglii, Karol Boromeusz we Włoszech, Franciszek Ksawery w Indyach. Ciagle przez usta meżów Apostolskich, prawda Boża cudownie garnie na drogi zbawienia ludzi Ameryki, Oceanii. Kaznodziejstwo to szczepi wiarę, zatyka niejako krzyż w stronach pogańskich, to ją utrzymuje, ożywia w stronach chrześcijańskich. Od apostola który oznajmił, do plebana, do każdego kapłana, każdy w kaznodziejstwie ma broń niezużyta, sile niewyczerpana, skuteczność nieprzebraną. I ta skuteczność jest wylącznym przywilejem kaznodziejstwa. Wielkie geniusze uczyły ludzi mądrości: Plato, Sokrates, Cycero, Epiktet, Seneka, zrobiliż enotliwszem jedno miasto, jednę osadę, która? Samo kaznodziejstwo tylko ma tę moc z Boga, że ludy nawraca, poświeca obvezaje gromad. Jeśli dowodu na to potrzeba, to świat nawrócony, nie stanież za wielki dowód tej prawdzie? A tymczasem takie skutki nie dowodzaż wysokiej wagi kaznodziejstwa?

### §. 6. Ważność kaznodziejstwa z jego użyteczności społecznej.

Kaznodziejstwo bez względu na wielkie dobra, jakie sprawia w porządku wiary, jest jeszcze najużyteczniejsze dla

społeczności narodu. I możnaż, mówmy już społecznie, dla dobra kraju i rządu mieć skuteczniejszy, bardziej organizujący, cywilizujący sposób nad ten, przez który co tydzień zbierają się wszyscy społeczności obywatele do świętego miejsca, gdzie wśród skupienia i ciszy, w imieniu Boga ogłaszają: Cokolwiek chcecie, aby wam ludzie czynili, i wy im czyńcie (Łuk. 6, 30); zaleca się wszystko, co czyste, sprawiedliwe, święte; wszystko co miłosne, szlachetne, cnotliwe, zasługujące przed Bogiem; wskazuje się, co sprawia pokój powszechny, bezpieczeństwo ogólne, szczęście pojedyńcze i powszechne; broni się, co dobro publiczne i prywatne zakłócić może. W kaznodziejstwie jest bez zaprzeczenia najskuteczniejszy środek przygotowywania godnych ludzi, dobrych obywateli, zjednania posłuszeństwa prawu, szacunku dla zwierzchności, pokoju w rodzinach, miłości i słodyczy w obcowaniu wzajemnem. Kaznodzieje (z samego na to patrząc punktu społecznego) nauczający w każdę niedzielę, więcej nieraz robia dla dobra społecznego od innych społecznych obywateli. Świat starożytny, społeczność dawna nie miały takiego środka; a jeśli go mają społeczności chrześciańskie, od Boga mają. Tymczasem, jaka to waga kaznodziejstwa, gdy tyle dobra niesie społeczności!

### §. 7. Waźność kaznodziejstwa z użytków, jakie samemu kaznodziei przynosi.

Do kaznodziei to właśnie stosować się najbardziej może z przysłówiów: "Z owocu ust swoich, człowiek będzie nasycon dobrami" (13, 2), bo on z misyi swojej te szczególniej dobra wyciąga: naukę, uświątobliwienie własne, pociechy najsłodsze w życiu, nagrodę w wieczności. 1) Naukę. Pilnuj czytania, napominania, nauki (Tim. IV, 15). To przekładając braciom, dobrym będziesz sługą Chrystusa Jezusa, wychowanym w słowach wiary i nauki dobrej (Tim. IV, 6). Kaznodziejstwo dla kaznodziej jest bodźcem do uczenia się, koniecznością; a jestże milsza konieczność, nad konieczność uczenia się? bodźcem skutecznym, bo nim nauczy wiernych, sam wprzód w nauce

prośnie. 2) Uświatobliwienie własne. Żeby dobrze kazać, nie dość nauczyć się; potrzeba przedmiot rozważyć, nim się przejać, we wiare go własna obrócić, wziaść go do serca; nim to dopełni, już w uświatobliwieniu siebie postąpi. Nadto, chcąc czem drugich napełnić, sam się przepełnia. Kto upaja, sam też upojon będzie (Prov. II, 25). O tem rozmyślaj, w tem się obieraj, aby postępek twój był wszystkim jawny (Tim. IV, 15). Bo to czyniac, i samego siebie zbawisz, i tych którzy cię słuchają (Tim. V, 16). Dlatego to kierownicy życia duchownego, szczególniej św. Ignacy doradza, aby jeśli możność pozwala, na przedmioty nauk takie obierać, które samemu kaznodziei są przydatne. 3) Najsłodsze w życiu pociechy. Pilny kaznodzieja, z oglądania, jak dusze sobie powierzone sprowadził do obowiazków cnoty, pobożności, bierze rozkosz wyższą, niż rodzicielstwo, bo rzeczywiście są to jego dzieci, które Bogu zachował i Bogu pokaże. Tych dzieci wdzieczność i szacunek rozmnażaja miłość kapłańską, a w rozmnożeniu obopólnej milości ojca i dzieci podnosi w miłości Bożej. Kiedy ten, który nie łamie chleba Bożego słowa z wiernymi swoimi, jest bez szacunku u swoich parafian: Kto kryje zboże, przeklnie go pospólstwo (Prov. II, 26).; to też pilny kaznodzieja, pasterz dobry, wielbiony jest od wszystkich, uznają jego zasługę, cnotę, za ojca go mają, powierzają mu się, a słuchają go ze ezcią i posłuszeństwem. Mąż uczony wielu nauczył, a duszy swej jest wdzięczny (Eccl. 37, 22 etc.). 4) Nagrode w wieczności. Duch święty je opisuje w wyrażeniach cudownych: którzy ku sprawiedliwości wprawują wielu, jako qwiazdy na wieki wieczne świecić będą. Ktoby czynił i nauczał, ten będzie zwan wielkim w Królestwie Niebieskiem (Mat. V, 19). Doktorowie Kościoła uczą, że święci kaznodzieje mieć będą chwałę w Niebie wedle liczby ewangelizowanych. Dusze przez nich zbawione opiewać będa ich chwałe, ułoża im wieniec czci (Homil. 17 św. Grzegorza). Bóg ozdobi ich głowę aureolą chwały, wedle słów Apostoła: Albowiem któraż jest nadzieja nasza, albo wesele, albo korona przechwalania, iżali nie wy? (Tessal. 2, 19). Wesele moje i korono moja (Phil, 4, 1).

#### ROZDZIAŁ II.

### O potrzebie kaznodziejstwa.

Wszystko cośmy powiedzieli z zamiarem okazania wyższości kaznodziejstwa od wszelkiej wymowy, powinnoby wystarczyć kapłanowi rozgrzanemu duchem swojego powołania i stanu, do wiernego i gorliwego wypełniania obowiązku kaznodziejskiego. Lecz że to przedmiot tak ważny i zbliska dotyczący chwały Bożej i bliźnich zbawienia, dodamy na objaśnienie potrzeby kaznodziejstwa: 1) że to jest obowiązek nakazany dusz pasterzom; 2) wskażem rozciągłość tego obowiązku; 3) blahość pobudek, dla których się odeń uwalniają; 4) jak jeszcze do kaznodziejstwa obowiązani i ci z kapłanów, którzy nie są na posadach cum cura animarum.

### §. 1. Obowiązek kaznodziejstwa nakazany dusz pasterzom.

Każdy proboszcz we własnem sumieniu i sercu powinienby wyczytać ten obowiązek. Trochę miłości ku bliżnim, jużby go powinno zachęcać, żeby nie pozwolił w swoich oczach, w swoich objęciach zostającym duszom, przepadać od głodu słowa Bożego wtenczas, kiedy on po to jest, żeby pomagał zbawieniu wiernych, żeby przez pilną i dokładną naukę wydzierał z niewiadomości, występku i piekła, a oddał ich enocie i Niebu, temu dziedzictwu odkupionych krwią Zbawiciela. Lecz że człowiek tak jest skłonny, w powinnościach co go trochę krępują, nieupatrywać władzy i mocy obowiązującej, powinność tę kazywania w dwóch objaśnim uwagach: pieruszej, że to jest ważna powinność surowie nakazana plebanom; drugiej, że to jest obowiązek naglejszy do wypełnienia dzisiaj niż kiedy.

Pierwsza uwaga: Kazać jest to ważna powinność włożona na plebanów i dusz pasterzy. Znajdujem ją zapisaną w księgach świętych, głoszoną przez wszystkie wieki Chrześcijaństwa, stwierdzoną przez sam rozum. 1) Zapisaną jest w księ-

each swietych. Otworzywszy stary Testament, znajdujemy, iż pasterze sa tam nazwani strażnikami postawionymi, aby ostrzegać lud o obowiazkach, oznajmywać o grożących nieszcześciach, skoro sa niewierni w ich dopełnianiu. Duch św. grozi strasznemi przekleństwy tym kapłanom, którzyby tego zaniedbywali. Stróżowie jego ślepi... psy nieme szczekać nie mogace (Izai. 56, 10). Dalem cię stróżem domowi Izraelowemu, a adu nie bedziesz mówił, aby sie strzegł niezbożnik drogi swojej, krwi jego z ręki twej szukać będę" (Ezech. 33, 7. 8). Do tej to groźby robi alluzye św. Paweł, gdy do Efezów mówi: Oświadczam się dnia dzisiejszego, żem czysty jest ode krwi wszystkich: albowiem się nie chronił, żebych wam nie miał oznajmić wszelkiej rady Bożej... przez trzy lata w nocy i we dnie nie przestawałem napominać z was każdego ze łzami (Dz. Ap. 20, 26). Podług wiec starego Testamentu, obiaśnionego przez św. Pawła, pasterz odpowie dusza za duszę każdej owieczki, której nie nauczał. W nowym Zakonie znajdujem też nauke jaśniej podana. Nie do samych bowiem Apostołów powiadał Chrystus Pan: Przepowiadaja ewangelia wszemu stworzeniu (Marc. 16). Nauczajcie wszystkie narody (Math. 25). Sobor trydencki oświadcza, że słowa te odnoszą się do wszystkich, którym staranie dusz powierzone. Praecepto divino mandatum est omnibus, quibus animarum cura commissa est, ores suas... scribi divini praedicatione... pascere. Kontekst pisma świętego nam to objaśnia: bo Zbawiciel Pan odzywał się tak do całego grona pasterzy: Oto ja jestem z wami po wszystkie dni aż do skończenia świata, odezwa ta przeto rozciaga się zarówno do Apostołów i ich następców. I nie do biskupów tylko, którzy się rozdzielić nie moga na nauczanie po parafiach swoich dyecezyj, ale i do tych pasterzy drugiego rzędu ustanowionych w pomoc biskupom rozciąga się to słowo: doceto. To też św. Paweł ten doskonały wykładacz Ewangelii i woli swojego Mistrza, wylicza łaski, które Duch św. roznieca w Kościele, i tam jako nierozdzielne łączy przymioty pasterza i nauczyciela, gdy mówi: innych zaś pasterzy i doktorów (Eph. 4, 11). Św. Tomasz idac za św. Hieronimem i Augustynem, te na te słowa

robi uwagę: sub eodem addit pastores et doctores ad ostendendum, quod proprium officium pastorum Ecclesiae est docere ea, quae pertinent ad fidem et bonos mores (Eph. 7, 5). Św. Paweł, kiedy chce Tymoteusza wrazić obowiązek nauczania. używa nalegań, zakleć, wszystkiego co najmocniejszego ma mowa ludzka, odwołuje się do Trybunału Boga i Chrystusa, który świat sądzić będzie: "Oświadczam się przed Bogiem i Jezusem Chrystusem, który będzie sądził żywe i umarłe: przepowiadaj słowo, nalegaj wczas, nie wczas; karz, proś, łaj z wszelaką cierpliwością i nauką (II. Timot. 4,1-2). Dlatego pyta św. Augustyn: któż jest, kto słysząc tak naglące zachęty, nie wzruszy się gorliwością, nie poświęci starań na kaznodziejstwo! Który pasterz po takich słowach, ośmieli się na niedbałość nauczania! Quis haec audiens, ab hac diligentia et instantia conquiescat? Quis sub hac testificatione segnis esse audeat? (Lib. 2. contra Crescen. c. 6, 8).

Taż powinność przypominaną jest od początku Chrześcijaństwa. Kanony Apostolskie nakazują kapłana, który nie naucza ekskomunice podawać, a który zgoła w tem się nie poprawia skazywać na depozycyą. Presbyter, qui negligentius circa populum agit, neque in pietate eos erudit, a communione segregetur; si vero in ea socordia perseveraverit deponatur (Can. 57). SS. Bazyli i Grzegorz nazywają takiego kapłana mężobójcą: Cui docendi munus commissum est, mówi św. Biskup Cezarei, si id anuntiare neglexerit, perinde ac homicida judicatur (Reg. brev. 24). Tot occidimus, mówi św. Papież, quot ad mortem ire tepidi et tacentes videmus, quia peccatum subditi, culpa praepositi, si tacuerit, reputatur (Hom. in Ezech.). Św. Chryzostom dalej to posuwa: powiada, że milczenie pasterza gorsze jest od zabójstwa, bo mężobójstwo ciało zabija, a niedbałość nauczania, duszom zadaje śmierć wieczna. Quantum melior est anima quam corpus, tanto gravius peccatum animabus laborantibus eleemosynas spirituales non prestare, quam corporibus corporales... sciant pastores quantum beatitudinis sibi acquirant, si diligentes fuerint circa verbum Dei, et quantum damnationis,

si fuerint negligentes (Hom. in S. Matth.). Ztad to owe przepisy soborów: Oportet, mówi IV Sobór powszechny, eos, qui praesunt Ecclesiis, omnibus quidem diebus, sed praecipue diebus dominicis, omnem clerum et populum docere. Omne opus eorum (IV Sob. Toled.) in praedicatione consistit (Cap. 25. c. 1). Sobór powszechny Trydencki jeszcze to mocniej wraża: curam animarum habentes, per se, vel per alios idoneos, si legitime impediti fuerint, plebes sibi commissas, pro sua et earum canacitate pascant salutaribus verbis... si quis eorum praestare negligat, per censuras ecclesiasticas cogatur. Słowa te określaja obowiazek, a cieżka kara za przestapienie, oznacza wielka ważność obowiazku; już zaś cenzura rozciaga się tylko na grzech wielki, śmiertelny. Sobór Trydencki w innem miejscu powraca do tegoż przedmiotu, i w r. VIII. de sacrif. Missae, dodaje: Mandat sancta Synodus pastoribus et singulis, curam animarum gerentibus, ut frequenter inter missarum celebrationem, vel per se, rel per alios... aliquid exponant... diebus praesertim dominicis ac festivis (Ses. XXII). Nakoniec w ses. XXIV. De refor. włacza: Praecipit sancta Synodus... ut inter missarum solemnia, aut divinorum celebrationem, sacra eloquia et salutis monita... singulis diebus festis exponant, eademque in omnium cordibus inserere atque eos in lege Domini erudire studeant (Roz. VII). Obowiazek wiec kaznodziejstwa jest punktem kościelnego prawa, gruntownie określonym i powszechnie obowiązującym.

3) Powinność ta utwierdzona przez rozum oświecony wiarą. Bo w rzeczy samej, kto ma opiekę nad duszami, winien je paść słowem Bożem; a obowiązany do nauczania — przed owczarnią, społecznością i Bogiem. 1) Winien to owczarni. Pasterz od paszenia, pastor a pascendo,... a pastwiskiem, które żywi ducha i serce ludzkie, jest słowo Boże. "Nie samem chlebem żywi się człowiek, ale wszelkiem Słowem, które pochodzi z ust Bożych" (Matth. IV). Biorąc opiekę nad duszami, obowiązał się pasterz do wszelkich starań około zbawienia ich — bo zbawienie dusz, to główny cel pasterstwa. Na spełnienie tego celu, koniecznym środkiem będzie nauczanie. Wielu z trzody czytać nie umie,

wielu nie zna ważności uczenia się, wielu nie ma checi, możności, czasu i zdolności do uczenia się; nauczanie tylko pasterskie nauczy ich prawd dla zbawienia koniecznych. Wola znów ludzka tak słaba ku dobremu, tak skłonna ku złemu, potrzebuje przestróg, zachęt, ponaglań, do tego stopnia, że tego nie mając, nie umocni się na wierność obowiazków. Tu miejsce słowom św. Pawła: "Wiara przez słuchanie, a słuchanie przez Słowo Chrystusowe... a jako usłyszą bez przepowiadającego? (Rom. 10, 17). Powiedzieć można wiec, że kapłan, który nie naucza, pierwszej swej powinności nie spełnia; jest to jak dzieciobójca, więcej jeszcze, bo gubi parafię, więcej - pokolenia - bo w niewiadomości ludzi pogrąża, a ignoti nulla cupida; ztad przyczyny oporu, jaki znajduje drugi pasterz, co chce jego opuszczenie poprawić. Ma więc pasterz ważny obowiązek nauczania trzody, a ciężką winę popełnia, jeśli go zaniedbuje. 2) Nauczać wiernych powinien pasterz ze względu na społeczność. Pasterz przez zajęcie swego stanowiska, wszedł w zamiary społeczności krajowej i duchownej. Kościół i społeczność oddaje mu parafię, jako szkołę, którą on hodować powinien dla Kościoła i społeczności. Niedbały pasterz zawodzi Kościół i społeczność, jest gorszy niż niedbały nauczyciel, a gorszy o całą różnicę jego nauczycielstwa od nauczycielstwa zwyczajnego. Zresztą jak pasterz wywiąże się ze swoich obowiązków bez nauczania? Św. Grzegórz powiada: Quid nos, o pastores, agimus, qui mercedem consequimur et operarii nequaquam sumus? Fructus Ecclesiae percipimus et pro Ecclesia minime in praedicatione laboramus! 3) Wiernych nauczać obowiązany pasterz przez wzgląd na Boga. Jest Bożym posłańcem i jako taki winien wolę Bożą oznajmiać; jest stróżem wiary i cnoty swojej parafii, jeśli nie naucza, jest stróżem i posłem niewiernym. Ezechiel powiada: Lex peribit a sacerdote. Doświadczono bowiem, że tam gdzie zapuszczone kaznodziejstwo — wiara stygnie, Sakramenta się opuszczają, spowiedź i nabożeństwa zaniedbują się, występki się zagnieżdzają, obyczaje rozprzęgają się. Non est scientia Dei in terra, maledictio et mendacium, et

homicidium et furtum et adulterium inundaverunt (Osea IV, 2). Papież Mikołaj w liście do ces. Michała pisze: Dispensatio coelestis seminis nobis credita est, vae si non sperserimus, vae si tacuerimus, vae nobis, qui ministerii opus suscepimus, si Domini veritatem, quam Ap. praedicaverunt, praedicare neglexerimus.

Druga uwaga. Kazać, jest to obowiązek naglejszy do wypełnienia dzisiaj - niż kiedy; a to: 1) wieksza dziś trudność uczenia sie o wierze. Dawniej uczono sie o wierze w rodzinach: rodzice sami uczyli o wierze, wiary strzegły tradveve domowe i powaga starszych w rodzinie; — dziś dzieci w niemowlęctwie oddaja się do zakładów publicznych, instytutów, korpusów, pensyonów, a domowem wychowaniem kieruja nauczyciele i nauczycielki obcej wiary. Dobrze, gdzie jeszcze choć bronia wiary, a najcześciej i dzieci zaraz ucza jakichś przeciw wierze zarzutów. Jakież wiec to pole i jakaż powinność do przeciwdziałania kapłanów przez pilne nauczanie!... Dawniej w szkolach, religia była pierwszą nauka, dzisiaj w szkolach ledwie objaśnianą, a w kursach uniwersyteckich już jej nie widać, nie słychać w szeregu nauk. Nauki spoganiałe albo zracyonalizowane podkopuja fundamenta wiary, zewsząd zarzuty przeciw objaśnieniu, powadze - jakaż więc potrzeba oddziaływania? Dawniej uczono sie w kościołach z kazań, do ich słuchania przygotowywało wychowanie pobożne - dziś jeżeli kazanie nie jest jakby elementarnem nauczaniem, a takiem gardza, to i nie rozumie sie go. Dawniej uczono się i prywatnie - dzisiaj jakżeto jest rzadko, żeby kto pracował około uczenia się wiary? Dawniej powszechnie literatura pomagała do objaśnienia się w wierze, dziś piśmiennictwo, literatura bieżąca, po wiekszej cześci albo obojetna dla wiary, albo nieprzyjazna wierze. O, znać to położenie powinien każdy kaznodzieja, a w Bogu siłę i ducha gotować na przeciwdziałanie. 2) I niewiadomość w przedmiotach wiary jest dzisiaj większą, niż kiedyś. Cześć wieksza obywateli społeczności, jakkolwiek prześwietlona w innych przedmiotach - w przedmiotach wiary, jest bardzo nieświadoma. Życie społeczne, przemysłowe rozwija sie

z opuszczeniem kontroli wiary, i indywidualne życie znajdując w wierze hamulec, przenosi zgubną swobodę nad zbawienną zależność od wiary, przeczy więc wierze, albo sie dla niej zobojętnia. Cóż się to nie spotyka w pojęciach ludzkich? u jednych znajdziemy, że Bóg się poczał w czasie, że Bóg Ojciec istnieje przed Synem - u drugich, że wiara jest opinią, nadzieja tak słabą, iż gdyby im można żyć ciągle na ziemi, obeszliby się bez nieba, że miłość nadprzyrodzona, zgoła rzecz nieznajoma. W aktach wiary mniejsze kierowanie się duchem wiary, np. chrzty, śluby. Częste ukazywanie na wiarę, a nie rządzenie się nią, np. każdy uczy wiary, a rzadki wedle niej sam żyje. W pośrodku przeto takich klesk dla św. Wiary, jako się ma poczuć kaplan do obowiązku nauczania, gdy tylko jeden na to sposób przez Ducha św. wskazany: labia sapientium disseminabunt scientiam (Proverb. XV, 7).

### §. 2. Jak daleko rozciąga się obowiązek nauczania?

1) Każdy pasterz obowiązany wszelkiego dokładać starania, aby swoich parafian doprowadzić do poznania prawd wiary potrzebnych, czy necessitate medii, czy necessitate praecepti. Bo jeżeli wierni obowiązani sub gravi to umieć, pasterze też sub gravi obowiązani nauczyć; - inaczej Kościół wymagając od wiernych znajomości tych prawd wiary, wymagałby niesprawiedliwie. Idzie ztad, że kaplan jest odpowiedzialny za niewiadomość dusz sobie powierzonych; i wtenczas tylko może być spokojnym, kiedy sumiennie powiedzieć może: jeżeli kto z moich parafian nie umie dosyć, jeżeli penitent unieważnia rozgrzeszenie przez nieuctwo, a umierający przez niedochowanie warunków skruchy, -- już nie moja wina, bom o wszystkiem tem nauczał jasno, często, starannie, tak, że tylko już woli do nauczenia się brakło. 2) Z tej zasady wypływa powinność częstego nauczania. To jest zdanie św. Franciszka Sal.: nunquam satis dicitur, quod nunquam satis discitur (W liście do Benij). Św. de Liguori, nietylko że sam nie pomijał żadnej zręczności nauczania, ale kapłanom

swoim polecał misye i rekolekcye w parafiach po kilkakroć na rok. 3) Z ogólnej tej zasady wychodząc do wniosków szczególnych, na fundamencie rozporządzeń soboru trydenckiego powtarzamy, że każdy pasterz, skoro nie jest prawnie przeszkodzony, obowiazany jest nauczać przynajmniej w niedziele i święta, diebus saltem dominicis et festis solemnibus (Ses. V, c. 2. de refor.), a nawet we wszystkie dni adwentu i postu, przynajmniej trzy razy w tydzień, jeżeli lud potrzebuje i zbiera się na nauki (Ses., c. 4. de reform.). 4) Teologowie zgadzają się, że prawo Soboru Trydenckiego,, albo raczej prawo Boże, którego tłumaczem jest Sobór, nie obowiązuje sub graci w każdą niedzielę i święto nauczać. Wiele wiec niedziel opuszczonych stanowi grzech śmiertelny? trudno oznaczyć. Bóg to rozsądzi, a dobry pasterz nauczać będzie ile podoła, i troszczyć się, że nie dość nauczał. Tym zaś, którzyby pragnęli to ściślej mieć oznaczonem, odpowiadamy. 1) Że Sobór Trydencki nakazując Biskupom ponaglać przez cenzurę kościelną tych, którzyby przez 3 miesiace opuszczali nauczanie, oświadcza, że 3 miesiące opuszczenia kazań stanowią już grzech ciężki, bo i cenzury ścigają tylko grzech śmiertelny. 2) Że podług zdania teologów, do grzechu śmiertelnego nie koniecznie 3 miesiące ciągłego opuszczenia, ale dość, żeby się 3 miesiące złożyły z opuszczonych niedziel, t. j. 13 niedziel (nie licząc w to tygodni zbioru zboża lub winnic, albo i sprawiedliwej dyspensy). 3) Że opuszczenie nauczania ciągłe, przez jeden miesiąc już stanowi grzech śmiertelny. Bonacina w Frakt. na dekalog. (De 3. praec. §. 2 c. 31). Ego arbitror mortaliter peccare, si uno integre mense, vel etiam si duobus vel tribus mensibus totius anni discontinuis non concionentur, quia haec, ridetur materia gravis, non solum secundum se, verum etiam respective. Św. Liguori, który nie należy do zbyt ścisłych teologów (Praxis conf. n. 203), powiada: Doctores affirmant graviter peccare parochum, qui per mensem continuum, aut per 3 menses discontinuos concionari omittit, acceptis duobus mensibus, in quibus permittit Con. Trid. parochis, ex justa causa, ab episcopo approbata, posse licite abesse". Gdzieindziej każe zapytywać pasterzy, czy nauczali w niedzielę; etenim, dodaje, parochus cum non est legitime impeditus. omittendo concionari per mensem continuum, aut 3 menses discontinuos intra annum, a doctoribus non excusatur a gravi culpa (De 4 praecepto). Wreszcie Bouvier w Frakt. na dekalog) mówi: Graviter peccant parochi, qui 3 mensibus anni, etiam discontinuis per se, vel alios non concionantur" i dodaje: Ita sentiunt omnes theologi etiam meliores. 5) Jakkolwiek oświeceni są parafianie, zawsze śmiertelnie grzeszy pasterz, który rzadko naucza. Barbosa (De offic. paroch. p I c. 11. in 8-0) mówi: Qui raro concionantur peccant mortaliter, etiam praecisae gravi necessitate populi. Przyczyny tego: 1) że i ci z parafian, którzy są oświeceni w przedmiotach wiary, wiele zapomną, jeżeli tych wiadomości nie będzie utrzymywał pasterz; 2) że jeżeliby i nie groziło to nieszczęście, zawsze nauczanie pasterskie wiele ma do spełnienia, mianowicie przez nauczanie obowiązywać do pełnienia tego w co wierzą, ochraniać od opuszczenia się, które nas odstręcza od dobrego, naklania ku złemu; zgubna bowiem ta skłonność zawsze będzie w człowieku, i zawsze będzie występek do zniesienia, zgorszenie do ukrócenia, oziembli do rozgrzania, słabi do ukrzepienia itd. A jeżeli parafianie nieoświeceni - to dwoisty wtenczas obowiązek nauczania i dwoisty grzech z opuszczenia się w takich parafiach. Biskupi w dyecezyach sami stanowią o obowiązku nauczania i mierze tego obowiązku; 6) Bonacina naucza, że pasterz opuściwszy ilość razy potrzebną na grzech śmiertelny, przez zwlekanie rozpoczęcia nauczania, opuszczeniem niedzieli każdej, nowy grzech śmiertelny popełnia i rozgrzeszonym być nie może, jako zostający w nałogu grzeszenia (De 3. praecep. §. 2. n. 32). 7) Bouvier (De 4. pr. p. 331) mówi, że i wikaryusze, którzy są przyczyną, że 13 niedziel w roku upływa bez nauczania, sa winni (sub gravi) jako pomocnicy plebana i uczestnicy jego obowiązków i odpowiedzialności; 8) pleban i wikaryusz jeżeliby nauczali niezrozumiale, albo przez fałszywa gorliwość, albo byli niedbałymi w przygotowaniu się, winni są tak jakby zgoła nie nauczali. Chybiają bowiem celu nauczania, nieużyteczni są, zrażają się do słowa Bożego i przeszkadzają późniejszemu nawróceniu. 9) Przykazanie o częstem nauczaniu, jeżeli dobrze zrozumianem będzie, nie niema w sobie zbyt trudnego. Nie wymaga się nauk zbyt długich — długość jest wadą. Wyjmując od tego katechizmy, nauki niech będą półgodzinne, to wyniesie 24 godzin na rok, może mniej, odjąwszy dozwolone przerwy. Jestże to więc rzecz trudna?!!

### §. 3. Marność zwykle przywodzonych powodów dla uchylenia się od obowiązku nauczania.

Wedle zasad ułożonych w uprzednim paragrafie, pasterz, który nie może ciągle nauczać, powinien złożyć probostwo; nie wolno bowiem piastować urząd, a nie dopełniać jego głównej powinności. Jeżeliby była potrzeba przerwać nauczanie, pleban może zatrzymać (urząd) tytuł, ale postarać się o zastępcę. Jeżeliby czasem potrzebował przerywać nauczanie, powinien prosić o dyspensę. Można otrzymać dyspensę: 1) podczas żniw; 2) w chorobie i słabości przechożej; 3) w zbiegu obowiązków. Ale prócz tych powodów legalnych są inne, pod których zasłoną cheemy się uwolnić od obowiązku nauczania; jedne z nich są ze strony ludu, drugie ze strony plebana, trzecie ze strony przełożonych i braci.

a) Pobudki ze strony ludu. "Nie się nie zyskuje z czystego nauczania, lud nie korzysta i parafie, w których się częściej naucza, nie lepsze od innych". 1) Przed trzema tysiącami lat Bóg rozwiązał ten zarzut przez Ezech. Pror. (c. 33): Jeśli gdy ty opowiesz niezbożnikowi, aby się od dróg swoich nawrócił, nie nawróciłby się od drogi swojej, on w nieprawości swojej umrze, a tyś wyzwolił duszę swoję. Tak, choćby parafia nie korzystała z nauczania, pasterz zawsze zyskuje, pełniąc swoją powinność, nie zaciąga winy przed Bogiem, który mu każe mieć gorliwość, a nie uiszczać curam exigeris non curationem. (Ś. Bernard de con. lib. 4, c. 2) — siać, a nie wzrost dawać; przed Bogiem znajdzie nagrodę, jakby za robotę skuteczną; owszem zasługa jego będzie większą,

bo praca była przykrzejszą. Potrzeba więc nauczać, chociażby skutek nie odpowiadał staraniom: słońce i puszcze oświeca. a wody spływają i na piaski jałowe (św. Chr.). Skutki nauczania zrazu nie widne, potem się okazują. Nie nawraca się odrazu, ale się przygotawia nawrócenie. Ziarno w duszę rzucone potrzebuje czasu, żeby się przyjęło i rozrosło; w dniu, który może niedaleki, ujrzy się skutek i owoc; ujmuj słowa, jeśli snać usłuchaja i nawróca się każdy od drogi swojej złej (Jerem. 26, 3, 4). Nie godzi się pasterzowi rozpaczać o nawróceniu owieczek; matka nie opuszcza dzieci, choćby ich odstapili wszyscy lekarze. Milość ciągle się spodziewa i doświadcza wszystkich sposobów ratunku. 3) Doświadczenie uczy, że w liczbie słuchaczy jest zawsze kilku, którzy korzystają, że parafie w których się pilnie naucza, zawsze są lepsze niż te, w których się zaniedbuje nauka, a jeśli się i nie wiecej tam kwapia do spowiedzi i komunii - to przynajmniej mniej tam świętokradzkich. 4) Ten brak skutku nauczania braćby sobie powinien kapłan za pobudke jeszcze większej pilności; może źle, niedbale, nieumiejętnie uczy; gdyby tak uczył jak Franciszkowie: Ksawery, Salezy — możeby było inaczej — więc nie wyrzekać, a za siebie się wziąć powinien. Tak mało się zbiera na słuchanie słowa Bożego, że to odbiera ochotę. 1) Niesprawiedliwieby było, iż mała liczba dobrych chrześcijan karaną byłaby utrata słowa Bożego za drugich niedobrych. Pasterz równie obowiązany nauczać kilku jak rzesze, obowiązany nauczać i jednę duszę. Chrystus Pan jednej Samarytance taka piekna wyłożył nauke: Źródła wód czy przeto ciec przestają, że do nich nie przychodza rzesze. Potrzeba, żeby i źródła łaski, słowo Boże płynęło z ust naszych, aby niem byli ożywiani, którzy przystępują. 2) Nie odmawiać słowa Bożego małym zebraniom, owszem, tam kaplan pokorniejszy, intencye jego czystsze i Pan Bóg łaską częściej błogosławi. Św. Franciszek Salezy raz mówił do trzech tylko słuchaczy, i jeden się z nich nawrócił. Lud nie lubi kazań - z nudą i niesmakiem ich słucha; nie uważa lub myśli o czem innem. Kościół nie mógł nie wiedzieć o tym zarzucie, a jednak kazał nauczać przynajmniej

w niedziele i święta. Św. Paweł każe Tymoteuszowi: "przepowiadaj słowo, nalegaj wczas, nie wczas", a jak to wykłada Cezary hom. 26: oportune volentibus, importune nolentibus. I Żydzi niegdyś, sweich kaznodziejów bez ochoty słuchali, a Chrystusa ze wzgardą, a jednak Chrystus Pan i św. Paweł nie przestawali nauczać. A potem czyż wszyscy niesłuchają; kaznodzieja może się przyrównać do ewangelicznego siewcy, który nie przestaje siać, choć jedno ziarno pada podle drogi, a drugie na skałę, a trzecie między ciernie itd. Często i przyczyna tego, że nie słuchają, jest w kaznodziei; może uczy nie umiejąc; chce wzruszyć — sam zimny; przekonać — sam nie przekonany; obowiązywać — nie obowiązując się; — wtenczas za siebie niech się weźmie kaznodzieja.

b) Pobudki ze strony plebana. "Nie mam czasu do przygotowania nauk, wszystkie chwile innemi obowiazkami zajete". Brak czasu - słowo tak częste - rzadko prawdziwe. Kto skarży się na brak czasu, trzeba żeby wprzód wszystko zrobił, co doświadczenie wskazuje na jego rozłożenie. Rozważy, czy wykonywał zajęcia się, czy odjął się rzeczom niepotrzebnym, czy chowa regułę. Są kapłani, którzy i po tem wszystkiem mogą się skarżyć na brak czasu - wtedy można szukać zastępców, ale skoro możność, powracać do obowiązku nauczania - bo to obowiązek; i mleko piersi matczynej zdrowsze dziecku, niż mleko mamki, chociażby zdrowej i silnej. Jest tutaj przykład Apostolów do naśladowania (Act. 6.2) Non est aequum derelinguere verbum Dei, et ministrare mensis, - milosierdzie zdali na dyakonów - sami nauczali. Tak ma robić i pasterz, i pomnieć, że bez słowa Bożego, Bóg idzie w niepamięć, wiara slabnie, gaśnie religia.

"Przygotować dobrze kazanie, to nad moje siły, zdrowie mi nie pozwala tak często kazać, bojażliwy jestem mówić przed publiką". Jeżeliby to wszystko było prawdziwe, tedy opuścić probostwo, bo pasterz nie może być bez nauczania. Ale najczęściej są to pozorne powody. Bo: 1) uskarżanie się na zupelną nieudolność nauczania, pochodzi może ze złego wyobrażenia o naukach parafialnych, a rzeczywiście

chodzi nam o to, aby naukę chrześciańską wykładać z prostotą, pobożnością, namaszczeniem, i na to nie potrzeba wielkich zdolności; trochę się przygotować, przejąć się przedmiotem, kochać parafian i pisać lub mówić pod natchnieniem gorliwości. Ojciec nie każdy wymowny, a jednak każdy może nauczać i upominać dzieci swoje. Nadto trudności te objawiają się w początkach zawodu, ale ustają od usiłowania, z czasem nabiera się wprawa i zdolność przychodzi. Demostenes, pierwszy grecki mówca, miał trudność wysłowienia i tę pokonał. Toż samo powiadają o św. Karolu Boromeuszu (pref. de ses hom. publ. cn. 1747. Milan 5. vol.). 2) Bojaźliwość nie jest przeszkodą niepokonalną — potrzeba ją zwalczyć, bo na sądzie Bożym nie osłoni się kapłan tem, że nie śmiał nauczać. Potrzeba postanowić nauczać, a potem: a) myśleć o wielkości naszego powołania; jesteśmy posłańcami Boga i Chrystusa, jesteśmy nauczycielami. b) Potrzeba mieć intencye prawa i czysta, nie troszczyć się o opinia ludzi: mihi pro minimo est, ut a vobis indicer aut ab humano die (Cor. 4, 3.), sprawiedliwe mieć wyobrażenie o słuchaczach. c) Próbować i ośmielać się; praca, staranie, dobra wola wiele poprawia.

"Wiek podeszły przeszkadza mnie kazać". Wiek podeszły jeśli już robi niezdolnym, obowiązuje do opuszczenia parafii. Jeśliby biskup utrzymywał — nauczać wtenczas przez zastępcę — jak kiedyś Waleryan biskup Hippony, przybrawszy na następcę św. Augustyna; i wtenczas jeszcze kiedy niekiedy odzywać się do owieczek, według przykładu św. Jana apostoła, który w starości kazał się nosić do kościoła, aby jeszcze powtórzył: Filioli diligite alterutrum. Wiek sędziwy, ostatnie sił wysiłki, są to przedmioty szanowne.

c) Pobudki ze strony przełożonych albo współbraci. "Przełożeni naznaczają na plebanów tych, którzy nie każą". Jakiekolwiek są pobudki przelożonych (mogą nie wiedzieć o niedbalstwie, mogą to robić z ostateczności), ale to nie znosi obowiązku kazywania, który jest z prawa Bożego i nie należacy do postępowania ludzi.

"Można widzieć uczonych i szanownych kapłanów, którzy nie nauczają tak często jak każe reguła". Nikt uczeńszy jak Kościół i jego doktorowie, a nauka o nauczaniu jest nauką Kościoła i doktorów. Zresztą nie żyjmy z przykładów, ale według reguł i prawa.

### §. 4. Inni kapłani nie mający curam animarum obowiązani są kazać.

Wolą Kościoła jest, aby wszyscy bez wyjątku kapłani zdolni byli pożytecznie nauczać. Próbuje się to z dekretu Soboru Trydenckiego, który do kapłaństwa tych tylko pozwala dopuszczać, którzy są zdolni lud nauczać: hi sunt qui... ad populum docendum, ea, quae scire omnibus necessarium est ad salutem... diligenti examine praecedente idonei comprobentur (ses. 23, c. 14, de Refor). Pontyfikat w obrzędzie wyświęcenia kapłanów, do wszystkich przemawia: sacerdotem oportet praedicare. Wszystkich przepasuje stułą, która nietylko jest znakiem władzy kapłańskiej, a i nauczania znamieniem. Stułę nazywa IV Sobór Toletański z r. 531 orarium, i toż koncylium wykłada: orarium oportet levitam gerere, quia orat id est praedicat (Hebert de or. 5 §. 12. ad finem).

Przykłady starożytności objaśniają nam jeszcze wolę Kościoła. Są wprawdzie pisarze, którzy utrzymują, że biskupi pierwszych wieków sami uroczyście lud nauczali, tak że Origines, Chryzostom i Augustyn winni byli zdolnościom swoim to, że się odzywali przed ludem. Inni wszakże pisarze, którzy bardziej zgłębili ten punkt karności (jak Tomassinus, Fleury) nauczają, że od pierwszych wieków przyznawano kaplanom prawo nauczania; dlatego w III wieku spotykamy św. Feliksa, który będąc kapłanem pod dwoma biskupami w Nole, kazywał. W V wieku św. Hieronim w liście do Nepociana, przygania zwyczajowi niektórych kościołów, gdzie kapłani nie kazywali w obecności biskupa. W tymże czasie Walery biskup Hippony obowiązując św. Augustyna, kapłana wtenczas, do kazywania, opiera się w tem na przykładzie

biskupów wschodnich. Jeżeli więc gdzie rzadziej nauczali kapłani pochodziło to ztąd, że albo biskupów i dyecezyj było wiele, albo z okoliczności dziś nieznanych i nie obowiązujących.

Kapłani, którzy nie mają curam animarum z tytułu sprawiedliwości, nie są obowiązani do częstego nauczania; ale winni to robić z tytułu miłości. Bo: 1) Bóg święceniu kapłanom dał prawo nauczania, – którzy tego nie robią, zakopują swój talent, kładą świece pod świecznik, tają prawdę; bo 2) jeżeli grzechem jest nie dać chłeba głodnemu, większym jest grzechem skryć słowo Boże przed potrzebującym wiernym. Różny jest stopień tego obowiązku; mniej obowięzuje tam, gdzie nauczanie obfite, więcej, gdzie jest głód słowa Bożego, gdzie parculi petierunt panem, et non erat, qui frangeret eis (Treny Jerem. 4, 4). Messis quidem multa --operarii autem panci (Math. 3, 9), wtenczas dzieje się, że sie peccantes — in fratres et in Christum peccatis (1. Cor. 8).

#### ROZDZIAŁ III.

# O przedmiotach kaznodziejstwa.

#### §. 1. Czego się z ambony naucza?

Chrystus Pan postanowił kaznodziejstwo w pomoc zbawieniu ludzi. Wszystko więc co potrzebne i użyteczne zbawieniu, może i powinno być przedmiotem i materyą nauczania z ambony. Ale jaki jest porządek tych prawd potrzebnych i użytecznych zbawieniu? oto co chcemy rozpatrzyć.

1) Przedewszystkiem nauczać się powinny główne prawdy wiary: t. j. Trójca, grzech pierworodny, Wcielenie, odkupienie i zaraz skład wiary (symbol), modlitwa Pańska, przykazania Boskie, kościelne, Sakramenta (obowiązki stanu), enoty teologiczne, moralne, to treść główna, najczęściej wykładana w katechizmach, do której ciągle kaznodzieja powraeac powinien, nim nie nanczy wiernych i aczyni zwi schrokazaniu Soboru Trydenckiego: Francisco schrolisco prawdach tych zasadniczych nie mają wystrazenia d brego. Jaka wiara, takie życie: życie nobycznia się widle prawd wiary: rozumieć więc. Je się o s tebi na trecz chroczajow chrześcijanskich bez objasniania i niewedniama zosad wiary, byłoby to wierzyc w jakąs utopię czy bajkę. Dlotego to kaznodzieje sumienni i skutcerni tak wielce szan wali nauczanie katechetyczne, i tak je zalecali.

2 Po prawdach głównych, ostateczne rzeczy czlowicka powinny być ezęstym przedmiotem kaznodzie skiego nauczania. Św. Liguori szeregolniej to karnodzierem zaleca, wyklad tych następstw ogólnej prawdy z niesmiertelm sci duscy; meezy bowiem ostateczne są wielką sprężyną, ktora porasta życiem chrześcijanskiem, pamięc o nich chr ni od grosolm (Eecl. VII. 40), niepamiec tylko na nie obnica siwaze na występki. Najznakomitsi mowey z prawd o treczach statunych największą moe brali do neumiętywania grzesznik w Miekkość obeenego wieku, osłabienie wtary w kriach i kaplanach, emijają te przedmiety peine trwez i pociechy, tak śmiere sprawiedliwego i obrodniama, tak sad e Niebo orw rzy, lub duszę w piekło pogrąży, jak samo niebo, na ktorego obraz niema w mowie słowa, lak samo piekie, krojego konnotak okropne. Są to przedmioty do podniesienia tem barámo, że o nich chee niejako zapomniec ludekość. "Wodać, nie przestawaj, jako traba wynos gios swoi, a opewiadai ludowe memu złości ich" Izai. LVIII, 17. Kapiani pochylaracy się przed miekkością wieku, nie obudzający sumienia wiernych. wiecznieby mieć w pamięci powinni to Ducha sw. grożbe. "Jeżli gdy ja rzekę do niezbożnika: nierbożniku, smiercia umrzesz, nie bedziesz mówił, aby się strzegł nierbożnik dreg: swojej: on niezbożny w nieprawości swoj umrze, ale krwie jego z reki twej szukać bede" Ezech, XXXIII, s

Po prawdach głównych i rzeczach ostatecznych, najważniejszym przedmiotem kaznodziejstwa jest ogół religii, okazujący w porządku i metodzie wszystkie prawdy, od pierwszych fundamentów wiary, do jej najgłebszych tajemnic. Ogół ten składa się z dziejów (faktów), dogmatów, zasad moralnych i praktyk. a) Wykład dziejów powinienby wchodzić w nauczanie kaznodziejskie. Wiara chrześcijańska ma swoje dzieje, i tyle się poznaje religia, ile się poznają jej dzieje. Codzień się odwołujem w nauczaniu do Pisma św. obu testamentów, do Kościoła, do ofiar Mojżesza, Aarona, Abrahama, Melehizedeka; do proroków, apostołów etc., ale jeżeli każdego z tych przedmiotów nie wyłożym jako faktu dziejowego, cóż za dziw, że lud dobrze nas nie zrozumie. Mówimy mu, że paschą naszą jest Chrystus; ale co on z tego zrozumie, jeżeli nie objął nim, co była pascha u żydów, jak przedstawiała odkupienie nasze, dokonane przez Zbawiciela. Przez rok cały obchodzim z ludem święta nasze - lecz ile tam lud wziąść może uczestnictwa, jeżeli znać nie będzie życia Chrystusa i Matki Boskiej, Świętych Pańskich: powodów i przyczyn postanowionych uroczystości. Wielkiej jest wagi wykład dziejowej części naszej religii, potrójna jego użyteczność. Słucha się z uwagą i interesem, wraża się wierniej w pamięć, uwydatnia prawdy wiary, które oznajmia. Można mówić o Opatrzności, ale pokażmy ją w dziejach Patryarchów ludu wybranego, a prawda będzie oznajmiona i dowiedziona. Dopóki omownie opowiadać będziem wdzięk cnoty, pojęcie i pamięć póty to trzymać będą, póki brzmieć będzie słowo; ale okażmy to w życiu Ruty, Tobiasza, Estery, fakt dziejowy pamięć przedłuży. Tak we wszystkiem bojażń Boża, okropność grzechu dostana mocy i ugruntowania z faktów dziejowych potopu, spalenia Sodomy, plag egipskich, cudów na puszczy, niewoli babilońskiej etc. Miłość znów Boża jak to jaśnieje w tem co uczynił Abrahamowi, Józefowi, Mojżeszowi, ludowi wybranemu; w tem co uczynił dla nas przez Wcielenie, życie i śmierć Chrystusa. Gruntowniej uczymy, jeśli dziejowo uczymy o św. naszej wierze. b) Trzeba nauczać dogmatów. Jest to błąd w wielu kaznodziejach, którzy wykładaja tylko prawdy moralne opuszczając dogmata; tymczasem obowiazki moralne maja fundament i sankcya w dogmacie, bez dogmatu moralność bedzie bez powagi i życia, oparta zaś na dogmacie, bedzie majestatyczna i silna. Wiele obowiazkom moralnym przybywa, gdy je ukazujem jako od Boga nakazane, poświecone przykładem Chrystusa, obowiazujące przed wiecznością. Wielcy kaznodzieje o dogmata opierali swoje nauczanie; z tego niejako Sancta Sanctorum jak Arcykaplani wynosili Boże wyroki, a przez opuszczenie znów dogmatu, nowocześni kaznodzieje osłabili wymowe kościelna. W opieraniu moralności, na dogmacie leży wyższość wymowy katolickiej od protestanckiej, która do rozumu sie tylko odwołujac, tak mało przekonywać i poruszać zdolna. Potrzeba więc gruntownie wykładać dogmata, dawać poznać Boga i Jego przymioty, Chrystusa, Jego tajemnicę, naukę, Kościół i jego powage nieomylna, usprawiedliwienie, łaske, Sakramenta, potrzebe i przymioty modlitwy. c) Czesto nauczając o dogmacie, kaznodzieja nie może omijać moralności. Zbawienie ludzi jest celem kaznodziejstwa; zbawienie zaś otrzymuje się przez dobre uczynki. Kapłan więc, któryby na samej spekulacyi i dogmacie kończył nauczanie, chybiłby celu, którym jest praktyczna użyteczność, zmiana obyczajów, ćwiczenie w cnotach. Dogmat powinien być wyłożony, bo to fundament; ale potem konieczny wykład następstw moralnych. W wykładzie obowiazków moralnych, główniejsze przedmioty sa: przykazania Boże i kościelne, określenie, istota cnót i występków, pobudki nabywania jednych a unikania drugich. Z pomiędzy tych przedmiotów jeszcze wybierać główne obowiązki chrześcijańskie i nastawać na główne przeciw wierze występki. Troszczyć się zarówno, aby i sprawiedliwym ukazywać coraz wyższe drogi do doskonałości i występnych odstręczać od wad i (ułomności) nałogów; dla pierwszych wyczerpywać całą naukę o chrześcijańskiej sprawiedliwości, dla drugich całą naukę o grzechach. d) Potrzeba wykładać wiernym praktyki religijne, t. j. obrzedy około służby i czci Bożej, administrowania Sakramentów, pacierze ranne, wieczorne i praktyki pobożne. Obrzedy: one maja znaczenie, pobożność i oschłość podczas obrzędów zależy od wiedzy o nich lub niewiadomości. Wykład pacierzy: inne podnicsienie, skupienie, uwaga tych co rozumieją pacierze, a inne tych co je powtarzają machinalnie. Praktyki pobożne: np. układanie sobie niejako reguły życia; modlitwa myślna z przedwidzeniem okoliczności dziennych; rachunek sumienia ogólny lub szczególowy; czytanie duchowne, odwiedzanie Najśw. Sakramentu, nabożeństwo do Krzyża, do Najśw. Panny, uczęszczanie do Sakramentów, słuchanie Mszy św., przymusy robione sobie. Kierownicy sumienia umieją takich środków dobrze używać, a kaznodzieje powinniby umieć je objaśniać.

- 4) W wyborze nauczania przenosić przedmioty powszechne, objaśnione, nad nowe i osobliwe. Tamte są najużyteczniejsze. Nunquam satis dicitur, quod nunquam satis discitur; a potem te przedmioty przez to mieć mogą nowość i świeżość, że wielu kaznodziei je omija przez próżność i chęć oryginalności.
- 5) Kaznodzieja tak ma urządzić nauczanie, ażeby po pewnym czasie wszystko wyłożył co ważniejsze i mógł powiedzieć z Pawłem św.: Mundus sum a sanguine omnium non enim subterfugi quominus annuntiarem omne consilium Dei vobis.

## §. 2. Od czego trzeba się powstrzymać nauczając z ambony.

Przypominamy zasadę, że Chrystus Pan postanowił kaznodziejstwo w pomoc zbawieniu ludzi. Strzedz się więc potrzeba przedmiotów, które do tego głównego nie prowadzą celu: 1) Niedokładności nauki. 2) Roztrząsania zarzutów nieznanych słuchaczom. 3) Kwestyj wątpliwych lub spornych. 4) Nowości. 5) Przedmiotów subtelnych i wyższych nad pojęcie słuchaczy. 6) Wszystkiego, co nie prowadzi i nie pomaga do zbawienia.

Co do 1-szego. Potrzeba najstaranniej unikać niedokładności nauki tak w dogmacie, jak w prawidłach obyczajowych. Kaznodzieja jako poseł, winien być wierny woli tego, od którego posłany. On mówi w imieniu Boga, który jest prawdą najwyższą, nieomylną, a przez niedokładność nauki, samego Boga robi autorem falszu. Niedokładność w dogmacie uwłaeza ambonie, uwodzi słuchaczy, falszuje pojęcia, zagraża wierze. Niedokładność w przepisach obyczajowych, zwelnienie lub przesadzona ostrość, kazi prawo Boże, odmienia Ewangelią, falszuje sumienie, i za poehlebianie przez naukę: im imini nobis placentia (Isai, 30), ściaga przekleństwo grożące tym, qui consuunt pulvilios seis omni cubico sams, co faciunt cervicalia sub capitae un rersee actotis Etech. XIII. 18). "Biada które szvia wezgłówna pod wszelki lokieć ręki. a ezvnia poduszkę pod głowę każdego wieku na ulowienie dusze". 1 zwalnianiem, i przesadą ostrości wykraczają kaznodzieje: znieśmielają do enoty, fałszują sumienie, budzą nieufność, ueza przez pół brać słowa kaznodziei, grzeszniki z apatyi wpedzaja w rozpacz, przeczą słowu Chrystusa, który rzekl: "jarzmo moje słodkie a cieżar moj lekki". Obu tych ostateczności strzedz sie potrzeba; myśleć i rozważać potrzeba, aby slowo Boże opowiadać. Elequia Demini ione szami wy c (Ps. XVII, 31). Eloquia Domini, Coquia casta, anastros. igne examinatum, purgatum septuplum Ps. Xl. 7.

Co do 2-go. Unikać rozstrzygania zarzutów niezuajomych słuchaczom. Zarzut, jak zakazany owoc, obudza ciekawość: interes, zawsze pilnie słuchany. Odpowiedź słucha się z roztargnieniem: po najlepszej odpowiedzi zarzut najczęściej zostaje jak złe nasienie, z którego namiętność lub pokusa zawsze wywiedzie złe: potem zarzuty jeszcze gorszą wielu.

Co do 3-go. Nie potrzeba na ambonę wprowadzać kwestyj watpliwych albo spornych, ani za dogmat podawać opinię prywatnych: Incerta tractari non permittant Episopi (Sobor Tryd. sess. 25, decr. de Purg.). Bo kaznodziejstwo jest opowiadaniem słowa Bożego, słowo zaś tylko Boże jest dogmatem. I kaznodzieja jest posłańcem Boga, winien więc oznajmiać to najbardziej, co jest wolą Bożą; a jeżeli wprowadza opinią, nie powinien oczekiwać wiary takiej, jaka się prawu i słowu Bożemu należy. Wiele zależy w religii, aby utrzymywać godność, powagę ambony, następnie wpływ na umysły. Wszystko się to popsuje, gdy się na ambonę wniosą

opinie, zwłaszcza sporne. Co można, co należy roztrząsać w szkole, nie wszystko ma się przenosić na ambonę.

Co do 4-go. Potrzeba unikać w kazaniach tak zwanych poglądów filozoficznych, politycznych, literackich, kwestyj socyalnych, spekulacyjnych. To bowiem przeciwne naturze słowa Bożego, to wymowę kościelną robi jakąś świecką, to kaznodzieję wyprowadza, że już niema gdzie wspomnieć Chrystusa Pana, gdzie przytoczyć Pisma św., a jednak w tem jest cała moc i powaga kościelnego nauczania. To zniża religię do widoków doczesnych, to ją robi jakby tylko narzędziem wygód społecznych, kiedy chrystyanizm czyż tylko dla urządzania ziemskich społeczności z Nieba zniesiony?

Co do 5-go. Również unikać przedmiotów wzniosłych, szczególniej przed ludem prostym. Apud rudem plebem difficiliores ac subtiliores quaestiones a popularibus concionibus secludantur (Conc. Trid. sess. 25 decr. de Purg.). Chrystus Pan zniżał się do pojęcia prostaczków, hamował niejako światło, aby nie olśniło prostaczków; mówił z prostotą, objaśniał podobieństwy. I kapłan, który bierze przedmiot i to górny przed ludem, który go nie dosięga, siebie opowiada raczej niż Chrystusa; mówi pod natchnieniem miłości własnej, żądzy sławy, a nie z gorliwości o prawdziwe dobro i użytek. Traktowanie wysokich kwestyj i w sposób wzniosły jest względne; są położenia, w których najpiękniejsze mowy Lacordaire'a, Ravignan'a byłyby nieużyteczne.

Co do 6-go. Unikać wszystkiego, co nie należy i nie pomaga do zbawienia. Quaestiones... quae ad aedificationem non faciunt et ex quibus nulla fit pietatis auctio, a popularibus contionibus secludantur (Cone. Trid. l. c.). Użyteczność ku zbawieniu jest cechą słowa Bożego. Ego Dominus Deus tuus docens te utilia (Isai. XLVIII, 17). Cumque esset sapientissimus Ecclesiastes, docuit populum... quaesivit verba utilia et conscripsit sermones rectissimos ac veritate plenos (Ecel. XII, 9). Św. Jan Chrzciciel, przesłaniec Pański nauczał dróg zbawienia. Puer propheta... ad dandam scientiam salutis plebi ejus (Luc. I, 77.). Chrystus Pan słowa nie powiedział, któreby się nie odnosiło do zbawienia. Paweł św.

wzywa Efezów na świadków: scitis quomodo nihil subtraxerim utilium (Act. XX, 20). Tymoteuszowi zabrania dysput
genealogicznych, jako nieużytecznych zbawieniu. Genealogias
devita, sunt enim inutiles (Tim. VII, 9). Ponieważ zbawienie jest jedynym celem kaznodziejstwa, wszystkiego więc
potrzeba unikać, co z niem niema związku, a więc polityki,
spraw doczesnych, interesów osobistych, sporów prywatnych,
kwestyj dziejowych, zadań naukowych, sztuki, systematów
naukowych. Zachować tu potrzeba radę Kwintyliana: Cavendum ante omnia, ne, quod plerisque accidit, ab utilitate causae
praesentis cupido laudis abducat (lib. 12, c. 9).

#### ROZDZIAŁ IV.

### O przymiotach kaznodziejskiego nauczania.

Kaznodziejstwo może się uważać albo w kapłanie, który jest ministrem słowa Bożego, albo w słuchaczu do którego się odnosi, albo w działaniu na dusze, albo w całym zbiorze części, z których się składa.

Uważane w kapłanie, ministrze słowa Bożego, powinno być stosowne do jego osobistości.

Uważane w słuchaczu, powinno być zastosowane do stopnia jego pojęć, ukształcenia i potrzeb.

Uważane w działaniu na dusze, powinno uczyć, podobać się i wzruszać.

Uważane w zbiorze składowych swoich części, powinno tworzyć jednę całość i być zgodne z prawidłem jedności, która jest konieczną w każdym dobrym utworze.

Mające te wszystkie cechy kaznodziejskie, nauczanie będzie dobrem; nie mające jednego z tych warunków, będzie złe.

# §. 1. Pierwsza cecha kaznodziejskiego nauczania, że powinno być odpowiedne osobistości kapłana.

Prawdziwej wymowie wiele zależy na stosowności mowy do osoby mówiącej. Powiadają, że kiedy Lyziasz odczytywał przed Sokratesem mowę, którą był ulożył w jego obronie, Sokrates wysłuchawszy jej powiedział: Praeclara sane, et elegans oratio est, sed non convenit Socrati. Dlaczego? spytał Lyziasz? - Dlatego, odpowiedział mędrzec, że nie każde piekne obuwie przypada do każdej nogi, przez to że jest piękne. Mowa, żeby była użyteczną i przyjemną słuchaczom, powinna być odpowiednią mowcy, stosowną 1) do jego wieku; 2) do powagi, jaka mu daje stanowisko i zasługa; 3) do rodzaju jego zdolności. Do jego wieku: Poważny weteran i starzec może bez obrazy mówić to, co wymówione przez młodego człowieka razić będzie, n. p. wymawiać, strofować, nauczyć małżonków, wykładać szczegóły grzechu nieczystości. Do powagi jaką mu daje stanowisko i zasługa. Biskup w dyecezyi, sędziwy (kapłan) pleban w parafii, mogą brać ton rozkazu od władzy, który będzie śmieszył w młodym kapłanie. Do rodzaju zdolności mowcy. Nie szkodliwszego skutkom nauczania, jak wznosić się nad sferę sobie właściwą. Sumite materiam vestris, qui scribitis aequam viribus (Ars poëtica). Każdy z nas ma swój charakter, własną skalę zdolności t. j. pewien właściwy sobie sposób pojmowania, czucia i objawiania swoich myśli i uczuć. Dopóki się kto trzyma w tych sobie właściwych granicach, mowa jego będzie dobrą jeśli nie wzniosła, wykład roztropny jeżeli nie genialny. Wielcy mowcy doszli wysokiego stopnia doskonalości, rozwijając zdolności sobie właściwe i z nich użyteczności szukając. Kto przestapi te szranki naturalne i sobą niejako być przestanie, spotka się z prawdą słów poety: Tu nihil invita dices faciesve Minerva. Wiele się utrudzi na to, żeby nic dobrego nie zrobił. Powinniśmy poznać, szanować i uprawiać to co mamy; uganiać się zaś za przymiotami, które nie mogą być naszemi, próżne usiłowanie. Nie mamy ani dwóch zupełnie podobnych Skargów, ani dwóch Birkowskich, ani dwóch Woroniczów.

Jeden ma to czego niema drugi, i zrobi z sobą to, czego drugi nie zrobił. Sztuka powinna uprawić zdolności przyrodzone, nie zaś je łamać albo wykrzywiać. To co wychodzi z naturalności, co jest fałszywe, udane i przesadne, nie może podobać się, ni wzruszyć. Wielka w tem przestroga dla kościelnego mowcy, ażeby znał swój rodzaj, nie wdzierał się w szranki innych zdolności, a mowę swoją miał zawsze stosowną do siebie.

Z uwag tych następne można wyprowadzić wnioski:

- 1) Każdy rozpoznawać w sobie powinien zdolności naturalne i stanowisko swoje względem słuchaczy, a do tego stosować przedmiot, styl, gest i ton głosu; wysadzać się w tem na więcej sztuki, będzie nienaturalnością.
- 2) W każdym kapłanie niechaj przemaga ten przymiot pomocniczy ku uczeniu, podobaniu się i wzruszaniu, który mu służy z natury. Jeśli kto ma dar przekonywania przez rozumowanie, niech się nie ugania za przymiotami stylu obrazowego i ozdobnego wysłowienia się. Kto ma naturalną, płyuną wymowę, niechaj się nie ugania za głębokością i ścisłością pisarskiego stylu. Kto niema łatwego, płynnego wysłowienia, niechaj w pisaniu pracuje. Trudno wypowiedzieć, ile kapłani zmarnowali talentów, rzucając się do tego, co dla nich niestosowne. Zapominają, że i Dawid idąc naprzeciw Goliata, odrzucił zbroję Saula, w którą go przyodziano: non possum sic incedere, quia usum non habeo.
- 3) Poczynający powinniby nie wyrywać się odrazu na rzeczy wielkie, aprobować exhort, homilii i nauk latwiejszych; tym sposobem trafią na rodzaj sobie właściwy.
- 4) Strzedz się potrzeba ślepego naśladowania reputowanych kaznodziei do tego stopnia, żeby przybierać ich ton, układ i całą część zewnętrzną. Lepiej być miernym oryginalem, niż zlą kopiją wielkiego obrazu. Cudzych się przymiotów przez to nie nabędzie, a swoich się zaniedba.

## Druga cecha kaznodziejskiego nauczania, że powinno być zastosowane do słuchaczy.

Wszyscy nauczyciele wymowy głoszą o konieczności stosowania wymowy do sluchaczy, na rozwinienie tego przedmiotu, Kwintylian poświęcił cała księgę swoich instytucyj. Cycero każe nietylko przedmiot i myśli, ale nawet wyrażenia stosować do tych, do których sie mówi: Non enim anditor omnis, eodem verborum genere tractandus est, aut sententiarum (Orator 71). Nec semper, nec apud omnes, nec contra omnes, nec pro omnibus codem modo dicendum (Orator, 123). Od tej stosowności zależy skutek wymowy, i mniemać można, że przyczyną nieużyteczności tak obfitego kaznodziejstwa jest niestosowność jego do słuchaczy. Kaznodzieje piszący w domu kazania, nie ogladając się na tych, przed któremi je wypowiedza, każa wnosić, że wszyscy mają jednakie pojęcia, że to co jasne dla jednych, będzie zrozumiałe dla wszystkich, że wszyscy mają jednakie potrzeby i ulecza sie jednem lekarstwem; że jednakie mają skłonności, a więc do wszystkich jednym się trafi sposobem, co nie jest prawdą. Kaznodzieje, co sporządziwszy raz nauki na rok cały, tem się już przez całe życie obchodzą, każą wierzyć, że się potrzeby wiernych nie zmieniają, i że oni sami nie sa obowiązani do postępu, co znowu jest falszem. Sermo oportunus est optimus (Prov. 15, 23), a dbały kaznodzieja, wciąż pracujący, nie prawdy odmienia, ale sposób ich podania, bo on nie po to każe aby gadać, ale aby poprawiać serca. Rozbierzmy ten obowiazek i sposób stosowania nauk: a) do pojęcia; b) do potrzeb; c/ do usposobienia i skłonności słuchaczy:

### A. a) O obowiązku stosowania się do pojęcia stuchaczy.

Choć obowiązek stosowania mowy swojej do pojęcia słuchaczy tak jest jasny, że mu nie przeczy żaden człowiek rozsądny, potrzeba się jednak nad nim zastanowić: bo jeśli go wszyscy uznajemy w teoryi, wszyscy prawie nie wypełniamy go w praktyce. Pisząc nauki i kazania, nie zawsze myślimy jakie, i z kogo złożone będzie auditorium nasze?

ani pamiętamy, że mało w niem jest uczonych słuchaczy, nawet po miastach? że do kościołów naszych przychodzą w większej liczbie prostaczkowie i nieuczeni, którzy nie rozumieją tego co im się podaje w myślach górnych, subtelnych, oderwanych, w stylu wykwintnym? A jednak skutki mów takich przepadają, owszem skutkiem ich będzie nieużyteczność kaznodziejstwa, niewiadomość wiernych, upadek wiary, skażenie obyczajów. Zakładamy więc, obowiązek stosowania się do pojęcia słuchaczy, w następnych wyjaśnić uwagach: 1) Stosować się do pojęcia słuchaczy, jestto wymaganie wszystkich prawideł prawdziwej wymowy. 2) Jestto obowiązek, który na nas włożył przykład Chrystusa Pana i Świętych. 3) Nie spełniać go, jestto frymarczyć kaznodziejstwem. 4) Jestto jakby zgoła nie nauczać. 5) Gorzej jeszcze. 6) Jestto błądzić nie do wybaczenia.

Co do 1-go. Słowo dane człowiekowi na narzędzie przelania swoich myśli i pojęć bliżnim, o tyle bedzie narzedziem dobrem, o ile będzie zrozumiałem: jeżeli więc nie używamy słowa tak, aby je bliźni zrozumiał, wykraczamy przeciwko celom słowa. Słowo niezrozumiałe jest nieużyteczne, dźwięk tylko, co brzęczy w powietrzu. Nisi manifestum sermonem dederitis... eritis in aëra loquentes. Kto tak mowi do mnie, że go nie rozumiem, jest jak cudzoziemiec. Si nesciero virtutem vocis, qui loquitur, mihi barbarus (I. Cor. 14). Mówimy na to, żebyśmy zrozumiani byli; nie mamy potrzeby mówić, jeśli się jasno nie tłumaczymy. Loquendi omnino nulla causa, si, quod loquimur, non intelligunt ii, propter quos ut intelligant loquimur (S. Aug. de doctr. chr. lib. 4, 10). Lepiej milezeć, niż mówić niezrozumiale. Stosować się do pojecia słuchaczy, to konieczność właściwej wymowy. Prawdziwa wymowa nie zależy na wdzięku dowcipu, na pięknych okresach i wykwintnych figurach, ale zależy na wpływie wymowy na umysł i serce. Na umysły, przez nauczanie gruntowne i obudzanie mocnych przekonań; na serce, przez wzruszanie nakłaniające wolę, przemieniające zwyciężonego prawda słuchacza. Ztąd widoczna, że dla otrzymania tych skutków wymowy, potrzeba się zastosować do stopnia pojęcia w tych, do których się mówi; i to jest, co tak popularnym robiło najznakomitszego naszych czasów mówcę O'Connela. To jest znowu, dlaczego Kwintylian powiada: Apud populum qui ex pluribus constat indoctis, secundum communes magis intellectus loquendum (lib. 3, cap. 8). Mowy parlamentarne, akademickie, nie mogą być wzorem dla kaznodziei, którzyby najbardziej o tej Kwintyliana radzie pamiętać powinni.

Co do 2-go. Stosować się do pojecia słuchacza, nakazuje przykład Chrystusa Pana i Świetych. Zbawiciel urozmaicał swoje nauczanie wedle stopnia pojęcia sluchaczy. W synagodze i między doktorami, brał język wzniosły, nalegał przez Pismo, przekonywał. Kiedy się zaś do ludu obracał, nauczał go w sposób najprostszy. Wszystkie słowa Jego jasne, zdania krótkie, łatwe do spamietania a głebokie, jak to widzimy w mowie na górze. Żeby był zrozumianym, bierze się do najprostszych porównań: o rolniku, włodarzu, nasieniu, drzewie figowem i innych rzeczach, które są ciągle przed oczami ludu. Mówi o tem co pojąć mogą: prout poterant audire (Marc. 4, 33), wstrzymuje się od tego, co przechodzi ich pojecie: adhuc habeo multa dicere vobis, sed non potestis portare modo (Jan. 16, 12). Apostolowie toż samo robili. Św. Paweł mówil do Koryntyan: Non potui loqui vobis quasi spiritualibus. Tanquam parvulis in Christo lac robis dedi, non escam, nondum enim poteratis (1. Cor. 3). A jednak co to jest św. Paweł pod względem wymowy! Św. Bazyli, podług świadectwa św. Grzegorza Nisseńskiego, tak kazywał, że najprostsi go rozumieli, a podziwiali najmędrsi. Kiedy św. Chryzostom poczynał kaznodziejstwo, wział mowę górną; przystapiła doń kobieta z ludu i rzekła: Mój Ojcze, my ubodzy duchem, nie pojmujemy ciebie. Począł więc mówić homilie dla wszystkich zrozumiałe, a jednak tak wymowne i bogate w porównania od rzeczy wszystkim znajomych. Sw. Augustyn, gieniusz wieku, mówiąc do marynarzy i kupców Hippony, stosuje się do ich pojęcia i jest najprostszym. Jaka ta znowu prostota w homiliach św. Grzegorza W. Wszyscy kapłani święci, znakomitsi misyonarze, którzy najwięcej przynieśli dobra Kościołowi, podobny dając przyklad jasności i promiers

SEMINARY ELLICOTT CITY, MD.

stoty, nastawali na to, ażeby i drudzy toż czynili. Św. Franciszek Salezy w liście do Arcybiskupa Bourges na to nastaje. Św. Wincenty à Paulo nieustannie zaleca swoim missyonarzom prostotę myśli i wyrażenia, jako najskuteczniejszy sposób uczenia i nawracania. Św. Liguori osobny o tem traktat napisał: O prawdziwym sposobie apostolskiego nauczania.

Co do 3-go. Jestto zdradzać swe poslanie. Kaznodzieja jest poslańcem od Chrystusa do ludzi. Poslaniec powinien jasno i zrozumiale wyłożyć wolę swojego Pana, milszą kaznodziej jest lud nauczyć i przyspieszyć nawrócenie. Tymczasem kto się nie stosuje do pojęcia ludzi, ani kogo nauczy, ani nawróci. Nie tłómaczy to kaznodziej, że go ktoś jeden rozumie, on jest dla wszystkich; jeżeli wielu prostaczków i nieuczonych poświęca dla kilku oświeceńszych, zdradza powołanie swoje.

Co do 4-go. Popełnia błąd, jakby zgoła nie uczył. Coby powiedziano o karmicielce, któraby dziecku u piersi, zamiast mleka podawała mięso, albo potrawy, którychby dziecko ani przyjąć, ani strawić nie mogło? albo o ojcu, któryby małym dzieciom zamiast pokrajanego, rozmiękczonego chleba, podawał chleb ze skóryną w całku, któregoby dzieci ani rozłamać, ani użyć nie mogły? Takim byłby kaznodzieja, któryby się nie stosował do pojęcia swoich słuchaczy, któryby im dawał naukę, ale nie taką, jaką oni przyjąć mogą, kiedy tym dzieciom wiary potrzeba mleka pierwotnej nauki, rozdrobionego chleba słowa Bożego, szczegółów, a nie ogólnych rzeczy. Nie dosyć więc kazać co niedziela, ale kaplan nie stosujący się w kazaniu do pojęcia słuchaczy, będzie winnym, jak gdyby zgoła nie nauczał.

Co do 5-go. Jestto pod pewnym względem gorzej jeszcze, niż zgola nie nauczać. a) Lud przez to niestosowne nauczanie zraża się do słowa Bożego, dostaje wstrętu do słuchania i uprzedzenia przeciwko kapłanom. b) Zajmuje się przez to miejsce lepszemu kaznodziei i przeszkadza się temu, co by on lepiej zrobił. c) Daje się przykład gorszący innym, którzy mogą pomyśleć, że potrzeba kaznodziei być niejasnym i górnym. d) Wreszcie opuszczenie nauczania byłoby złem wi-

docznem, wymawialiby to sobie pasterze, lud by się skarżył; takie zaś nauczanie złemu nie zabiega, ale je tylko osłania, oszukuje wiernych i jeszcze trudniejsze jest do wyleczenia.

Co do 6-go. Jestto błąd nie do wybaczenia. Mówią, że może się w auditorium znaleść kilku uczonych. Ale czyż mowa prosta, jasna, gruntowna, nie może się wszystkim podobać. Nie jestże to nadużycie, dla jednego albo dwóch poświęcać wszystkich? Gdzie tu będzie czystość intencyi, gdzie gorliwość o chwałę Bożą i dusz zbawienie? Mówią, że nie powiedzieć nigdy nie wyższego, byłoby to zabić wymowę kościelną? Ale to fałsz, bo czy wymowa nie ostoi się z prostotą? czy i Wincenty à Paulo nie był wymowny, choć tak jasny? Kwintylian przepisuje: sermo doctis probabilis et planus imperitis (in pro. lib. 8). Albo otiosum (vel vitiosum) sermonem dixerim, quem auditor suo ingenio non intelligit.

### A.b) Osposobach stosowania mowy do pojęcia stuchaczy.

Rzadko kiedy zastanawiamy się nad tem, jaką powinna być mowa, ażeby była stosowną do pojęcia zwyczajnych naszych słuchaczy.

Rozumiemy, i to jest błąd pierwszy, że wszyscy pojmują to, co my pojmujemy, albo co pojmują uczeńsi; że to co jest jasne dla nas, jest jasne dla wszystkich, a zapominamy, jaka jest różnica między stopniem ukształcenia naszego, a pojęciem umyslu nieuprawianego, niezdolnego ani glębszej myśli ogarnąć, ani pojąć kunsztowniejszych obrotów mowy i wyrażeń, które calej jasności nie mają. Drugi błąd jest rozumieć, że stosowanie się do pojęcia ludu naprowadza kaznodzieję na język niedbały, gruby lub gminny. Trzeci błąd myśleć, że na tem zależy stosowanie się do stopnia pojęcia ludu, ażeby mówić o rzeczach, tak jak one przedstawiają się myśli naszej, bez przygotowania. Owszem, im lud jest nieumiejętniejszy i grubszy, tem więcej gotować się potrzeba na to, aby być zrozumianym. Żeby więc zadość uczynić temu obowiazkowi, potrzeba 1) wybierać przedmiot i rodzaj stosowny do słuchacza; 2) ułożyć w porządek; 3) rozwinać z jasnościa.

Co do 1-go. Potrzeba wybierać przedmiot i rodzaj stosowny do słuchaczy; t. j. jeżeli słuchacze mało umieja o wierze i mało sa naukowo ukształceni, nauczanie wtenczas proste i katechizmowe będzie dla nich najstosowniejsze. Jeżeli już znaja wiare i lepiej sa wychowani, przydatniejsze dla nich będą kazania albo kurs wiary. Jeżeli pomięszani sa słuchacze różnych stopni uksztalcenia, to pośrednim rodzajem, t. j. przez nauki najlepiej się im usluży. Co do przedmiotów mowy: dla słuchaczy zwyczajnych wybierać potrzeba treści proste, do zrozumienia łatwe, a w traktowaniu ich używać dowodów jasnych, porównań zwyczajnych, przykładów zmysłowych, faktów historycznych z Pisma św. Nie miejsce tam na pojęcie glębokie, trzeba umieć poświecać chwale i przyjemność użyteczności. W nauczaniu ludu prostego jak zauważał Arystoteles, pożyteczniejsi sa nieuczeni od uczonych, bo bliżej są rzeczy powszechnie wiadomych. Magis idonei ad persuadendum sunt ineruditi, quam eruditi inter vulgares, quia communia dicunt.

Co do 2-go. Potrzeba w mowę wprowadzić porządek, t. j. zrobić, aby w niej wszystko było na swojem miejscu: przedmiot dobrze podzielony, myśli uszykowane i tak powiązane, aby jedne z drugich płynęły, i aby bez przejść gwałtownych wiodły od więcej znajomych do mniej wiadomych rzeczy.

Co do 3-go. Wszystko to będzie próżne, jeżeli nie będzie jasności. Jasność jest to przymiot mowy, który bez wysilenia i mordowania, łatwo przeprowadza myśl mówiącego do pojęcia słuchacza. Kwintylian chce ją mieć taką, aby oświecała najprostsze umysły, tak jak nas promienie słoneczne mimo nas oświecają, albo i więcej; chce, aby nas oświecała w sposób taki, iżbyśmy nie mogli być nieoświeceni. Prima virtus perspicuitas (lib. 5, 2). O taką jasność starać się potrzeba w nauczaniu kościelnem. Św. Prosper (lib. 1. de vita contempl) powiada: tam simplex et apertus sermo esse debet, ut ab intelligentia sui nullos, quamvis imperitos excludat. Dla dojścia do tej jasności potrzeba zachować prawidła co do użycia słów, co do obrotu okresów, co do toku mowy i innych pomocniczych dla kaznodziei sposobów.

Prawidła co do użycia słów: żeby być jasnym, kaznodzieja powinien unikać: 1) terminów szkolnych, np. essentia, substantia, przypadki, osobistość, przyczyny, materialis, (causa) formalis, finalis, efficiens, genus et species, czego wszystkiego lud nie rozumie; 2) wyrazów technicznych, wyjetych ze sztuk lub umiejętności: np. woda zamiast przeźroczystość, ogień zamiast blask, odłam jak w minerałach, albo wyrazów naukowych oznaczających systema umiejętności lub wiary, np. filozofizm, protestantyzm, materyalizm, panteizm, socyalizm, fetyszyzm, antropomorfizm, wisznuizm, buddyzm itd. 3) Wyrazów znaczenia oderwanego lub ogólnego, np. sensualizm, spiritualizm, mistycyzm itd. 4) Wyrazów przestarzałych i wyszłych z użycia, np. drugdy, dziewka zamiast córa, albo noslogizmów, jak np. cały dykcyonarz Trentowskiego. Unikaj, mówi Cezar cytowany przez Aulugella (lib. 10) tanquam scopulos, sic fugias insolens verbum. A Kwintylian mówi: Consuetudo certissima loquendi magistra, utendumque plane sermone ut nummo cui publica forma est (lib. 1, 4, 3). 5) Wyrażeń języka mistycznego, którego lud nie rozumie jeszcze, np. życie duchowe, człowiek zwierze, stary i nowy człowiek, abnegacya, odrodzenie; albo wyrazów allegorycznych, metaforycznych, a zwłaszcza bez objaśnienia. Jeżeli już potrzeba użyć którego słowa rzadszego, to je i objaśnić należy; tylkoż ani użycie takie, ani objaśnienie, nie powinno być częste, bo toby mitrężyło nauczanie głównych rzeczy.

Drugie prawidło: Jeżeli znowu w mowie prostego ludu są wyrażenia gotowe a jasne, można ich użyć dla jasności. Ztąd św. Augustyn powiada: Melius ut reprehendant nos grammatici, quam non intelligant populi (in Ps. 138).

Pravidla tyczące się obrotu zdań:

1) Potrzeba się strzedz okresów długich, którychby sens finalny był zwlekany, a pojedyncze członki miały połączenia trudne do pojęcia. Takie okresy mordują uwagę, alho są do pojęcia trudne. Franciszek Salezy powiada: "trzeba się strzedz łacińskiego quanquam i peryodów klasowych, to jest zaraza kaznodziejstwa". Lepicj takie okresy siekać na krótsze, a jasne.

- 2) Trzeba się strzedz omawiań, zdań ubocznych, wyrażeń lub epitetów niepotrzebnych ozdób mowy zbytecznych; taki zbytek słów i obrazów zaciemnia i utrudnia mowę, a słuchającego niepotrzebnie morduje. Próbować używać tyle słów, ile ich najkonieczniej potrzeba do jasnego wydania myśli.
- 3) Trzeba unikać nienaturalnego szyku wyrazów, zwrotów mowy jakich sztucznych, a szczególnie wiązania zdań przez zaimek który, którego źle używamy.
- 4) Potrzeba rozsłuchiwać się w mowie ludu, uważać jak pojmuje i oddaje swoje wyobrażenia, jakiemi postaciami i podobieństwy objaśnia, ażeby się zbliżyć do nich o ile można. Bez tego mówca nie będzie popularny.
- 5) Gdy potrzeba dla ułatwienia zrozumienia poświęcić wdzięk i ozdobę języka lub mowy, nie wahać się przed taką ofiarą. Evidentiae appetitus aliquando negligit verba cultiora, nec curat quid bene sonet, sed quid bene indicet, quod ostendere intendit. Quid prodest locutionis integritas quam non sequitur intellectus audientis? Quid prodest claris aurea, si aperire quod volumus non potest, aut quid obest lignea si hoc potest? (S. Aug. de doetr. chr. lib. 4, 24, 26). Nie trzeba myśleć, że mowa taka prosta i jasna nie potrzebuje usilności. Negligentia est diligens, mówi Cycero. Ona pokazuje zawsze, że mówca dba więcej o rzecz niż o słowa, więcej zajęty dobrem drugich niż własną próżnością. Potrzeba wszakże, aby taka prosta mowa nie wpadła w nizkość. Haec si ornatum detrahit, ut sordes non contrahat, mówi św. Augustyn.

Prawidła co do toku mowy:

- 1) Potrzeba mocno wykazać podziały przedmiotu, dowody, myśli główne, nauki i postanowienia, które podać chcemy. Szczególniej to robić dla słuchacza, który ani umie rozstawić mowę na części, ani wybrać co ważniejsze, który owszem prędzej się chwyci za rzecz uboczną, niż za główną. Nie trzeba się lękać, mówić do takich: "zapamiętajcie tę pierwszą prawdę, tę drugą, trzecią itd.; zróbcie tak naprzód, tak potem, tak dalej itp." Taką metodą tylko można nauczyć.
  - 2) Jeżeli idzie o jakąś rzecz trudną a ważną dla słu-

chacza, potrzeba ją kilkakrotnie w różny sposób wyrazić i jeszcze do niej powrócić. Tak tylko pomożem uwadze, która się skupiać nie umie i rozumowi co tępiej pojmuje.

3) Mowca widzi, czy go pojmuje słuchacz lub nie; jeżeliby zauważył, że nie pojmuje, jeszcze do wykładanej prawdy powrócić powinien, jeszcze ją w inny sposób dojaśnić. Nie służy to prawidło kaznodziei, który się na pamięć nauczył, ale tym służy, co uczą naturalniej, nie z pamięci.

Pravidla wspomagające kaznodzieję, żeby był zrozu-

miałym:

1) Pierwej nim się co napisze lub powie, trzeba się przedmiotu nauczyć do tego stopnia, ażeby mieć o nim i jego częściach pojęcie jasne i dokładne. Brak poznania przedmiotu najczęściej bywa przyczyną niejasności wysłowienia. Mierny pisarz i mowca zwykle bywa niejasny; człowiek znający przedmiot i genialny, zwykle ma jasność i łatwość.

2) Piszący lub mówiący, niech siebie pojmie jako ojca rodziny lub przyjaciela, który chce ostrzedz, oświecić tych, do których mówi. I kaznodzieja, skoro tylko poczuje miłość troskliwą ku słuchaczom, będzie jasnym, bo nie siebie szukać będzie, ale dobra i przekonania tych, do których mówi.

3) Kiedy już co przygotował do mówienia, niceh jeszcze przeczyta i bada, czy to co chciał powiedzieć, wypowiedział jasno i dokładnie. Niech wszystkie części własnej roboty krytycznie przesądzi, jakby robotę cudzą. Niech się postawi w miejscu słuchacza i sądzi, czyby zrozumiał kogo tak mówiącego, czyby się od takiego mówienia przekonał, czyby zrozumiał i dał się tem przekonać, jeśliby był człowiekiem nieukształconym.

O obowiązku i sposobie stosowania się w mowie do potrzeb słuchaczy:

Pierwszy obowiązek. Kaznodzieja obowiązany stosować mowę swoją do potrzeb słuchaczy z tych pobudek, dla których lekarz powinien stosować lekarstwa do choroby cierpiącego. Gdy o tem pamiętać będzie kaznodzieja, nauka jego będzie użyteczną, a słuchać jej będą chętnie. Mowa stosowna do potrzeb, obraca słuchacza do siebie samego, daje mu po-

znać jakim jest, a jakim być powinien, niedostatki jakie ma, i drogi któremi iść mu trzeba, i tak osięga cel kościelnej wymowy. Przeciwnie, jeżeli albo przedmiot nauki nie będzie zgodny z potrzebami, nauka będzie nieroztropną; albo jeżeli w dobrze obranym przedmiocie, zastosowanie będzie nietrafne i fałszywe, nauka będzie złą, nudną i nieużyteczną, a kaznodzieja podobnym zostanie do tego szarlatana lekarza, coby jakąś jedną receptą myślał zaradzić wszystkim chorobom.

- 1) Jeżeli przedmiot mowy niestosowny do potrzeb słuchaczy, mowa jest nierozumną. Cóż nierozumniejszego, np. jak wykrzykiwać przeciw zbytkowi i złemu użyciu bogactw, tam gdzie słuchają tylko parafianie ubodzy; albo np. przeciw dumie i ambicyi Cezarów i Aleksandrów, gdzie tego słuchają wiejskie gospodynie; albo przeciwko filozofów i bezwierców przed tymi, którzy ani pojmują takich ludzi. Albo znowu przeciw pijaństwu, gdzie nikt nie pije, albo przeciw spowiedzi świętokradzkiej, gdzie się spowiadają raz w Paschę?
- 2) Chociażby zaś i przedmiot był dobry, ale jeśliby kaznodzieja nie pochylił go trafnie do potrzeb słuchaczy, mowa będzie bezowocną. Zwyczajni wierni mało wchodzą w siebie, zastanawiają się nad postępowaniem wlasnem, mało śledzą poruszenia swoich skłonności, mało się bronią od swoich złudzeń, a boją się, żeby nie przyszło ponosić jakichś ofiar. Jeżeli więc i kaznodzieja, jeszcze brodzić będzie po rzeczach ogólnych, nie postara się zastosować prawideł do praktyki, lud ztąd żadnego wniosku nie wywiedzie i wyjdzie z kazania takim, jakim przyszedł. A jak to byłoby inaczej, gdyby kaznodzieja od ogólnej nauki zszedł do praktyki, za rękę powiódł po drogach życia, pokazał w jego uczynkach sprzeczkę z wolą Bożą, poświęcił rozumowi i woli, pokazał co i jak ma odmienić. To jest rzecz główna i tej zaniedbywać kaznodzieja nie powinien.
- 3) Choćby nawet i probował kaznodzieja prawdę ogólną stosować do potrzeb słuchacza, jeżeli zastosowanie jego nie będzie słuszne, nauka będzie złą i nudną. Jeżeli np. mówiąc o grzechu śmiertelnym, uderza na największe, a więc rzadkie

grzechy, jeżeli nastaje na pychę i potępia tylko Amana lub Nabuchodonozora, słowa po nad głowami przelecą słuchaczy. Jak to jest inaczej u Skargi, u innych popularnych kaznodziei! każde słowo zdaje się z życia wzięte, a każde napomnienie jakby z powodu nas.

### Sposoby stosowania mowy do potrzeb słuchacza:

Na dopełnienie tego, ażeby mowa stosowną była do potrzeb słuchaczy, potrzeba 1) znać lud, do którego się mówi; 2) ogarnąć w mowie potrzeby wszystkich warstw swoich słuchaczy; 3) zbijać najbardziej panujące (przymioty) namiętności, główne nadużycia i nieporządki.

Co do 1-go. Znać lud, do którego się mówi. Drogi do takiego poznania są: a) opytywanie się o parafianach u plebana. b) Jeśliśmy sami plebanami, to obserwacya pilna podczas stosunków koniecznych z parafianami. c) Uczenie się z rozmów o tem co jest. d) Najlepsza księga z której się uczym poznawać bliżnich, to własne serce nasze. e) Ważnem też źródłem poznania potrzeb duchownych parafii jest konfesyonał. Tam można poznać występki którym radzić, przesądy które sprostować, przeszkody które sprzątnąć, cnoty którym dopomódz trzeba, (wiadomo zaś jak tego środka dyskretnie używać potrzeba). Wszystkich tych sposobów użyje kaplan na skuteczność swojej nauki, w taki np. sposób: chcę mówić o miłości ku bliżnim, poczynam od istoty rozciągłości i pobudek tego obowiązku; potem przenoszę myśl do tego co wiem, jak parafianie moi spełniają ten obowiązek; a jeśli wiem, że w parafii grasują ogadywania, plotki, kłótnie o lada co, albo nieuczynność; jeżeli wiem, że rodziny nie kochają się, że parafianie nie żyją w braterstwie, a owszem pożycie wspólne jątrzy się zazdrościami, nienawiściami i zemstą; wszystko to zapozywam przed obowiązek miłości i objaśniam go względnie do potrzeb słuchaczy. To droga do praktycznego uczenia i metoda użyteczniejsza, niż gdybym dla okazania próżnej erudycyi całe biblioteki cytował; bo mowa moja będzie zwierciadłem życia, i słuchana będzie jak wszystko co się z interesem słucha, dlatego, że głos sumienia świadczy prawdzie. Taka tylko mowa doprowadzi do skutecznego wpływu na parafian; tak też robić kaznodziejom zaleca św. Franciszek Ksawery w liście do Bercée.

Co do 2-go. Potrzeba w mowie ogarniać potrzeby wszystkich warstw swoich słuchaczy. Kaznodzieja, któryby ezynił zadość potrzebom jednej klasy, a potrzeby innych omijał, karmilby jednych a głodził drugich. Tymczasem do chleba słowa, wszyscy mają prawo. Wszyscy około ambony sa jak owi żydzi około Ewangielicznej sadzawki, dla których Aniołem co wodę poruszał, jest kaplan i kaznodzieja. On wszystkich lekarz i pomocnik: ślepych, żeby im światło ukazać; słabych, żeby ich ośmielić i umocnić; upadłych, żeby ich podnieść; chodzących po drogach, żeby ukrzepić. Ale jakże podolać tylu potrzebom przez jedno mówienie? Położyć trzeba za zasade, że we wszystkich auditoriach są trzy rodzaje grzeszników wykraczających: a) z niewiadomości i słabości; b) z nałogu; c) z zatwardziałości. 2) Trzy rodzaje sprawiedliwych: a) którzy poczynają oddawać się Bogu; b) którzy już postapili; c) którzy sa na drogach doskonałości, i 3) rozmaite stany.

Polożywszy tę zasadę, oto jak może kaznodzieja uczynié zadość potrzebom różnych rodzajów grzeszników i sprawiedliwych. Jeżeli mówi o występku, cała siłą wymowy uderzy na grzechy, w których się ten występek pojawia, mówiac z użaleniem do tych, którzy grzeszą ze słabości, z mocą do nalogowych, z energia do zatwardziałych. Potem przesądzi najmniejsze wykroczenia, niedoskonałości nawet w tej materyi, poda sposoby sprostowania albo zapobieżenia występkowi, wskaże które są konieczne, obowiązujące wszystkich, a które prowadzą do wyższej doskonalości. Jeśliby znowu nauczał o enocie, poda praktyki powszechne tej enoty, a potem coraz doskonalsze. Jak zadosyć uczynić potrzebem wszystkich warstw swoich słuchaczy? Co do różności stanów i profesyj słuchaczy, często powracać będzie do tej głównej zasady, że obowiazki stanu są wielkiego znaczenia, że się w nich zaniedbujac, najczęściej zaniedbania za wielki stopień winy nie mamy. Potem za przykładem Jana Chryzostoma jasno wedle okoliczności wyłoży powinności stanów pojedynczych, w czem potrzeba jeszcze zachować: 1) Żeby nie potępiać jednych profesyj, a nie podnosić zbytnie drugich. 2) W stanach o obowiązkach wzajemnych, jak męża i żony, pana i sługi, nie mówić jednostronnie. 3) Strzedz się przymówek a nawet upomnień o stanach, z którego w parafii jest dwóch, albo trzech ludzi, bo to będzie jedno co osobista obraza.

Co do 3-go. Potrzeba zbijać namiętności, nadużycia i występki miejscowe. Przez to że są miejscowe, uważać je należy za najgłówniejsze przeszkody do zbawienia, za chorobę, której najpierwej trzeba radzić, ażeby zaoszczędzić ofiar. Jak postępowali Ojcowie święci: św. Ambroży często mawiał przeciwko lichwie, św. Chryzostom przeciwko zbytkom i nieużytości dla biednych, św. Augustyn przeciw pijaństwu i rozpuście; o innych mówiąc przedmiotach, często obracali się do tych panujących występków. Jak też kazał postępować św. Karol Boromeusz (Acta eccl. Mediol. t. I. p. 104). Cum ad concionandum aliquis contionator venerit, accurate illius loci morum corruptelas conquiret, quas, ut occasio feret constantissime usque adeo exagitabit, ut funditus, quantum in se est, exstirpet. Miasta i wsie mają ciągle też same, niejako tradycyjne błędy, bo na nie nie godzą kaznodzieje, ograniczając się ogólnemi przedmiotami. Niechaj odmienią metodę, a ujrzą skutki nauczania. Tymczasem przy powstawaniu na występki parafian, wiele jest do zachowania prawidel: 1) strzedz się gorzkiego tonu przymówki i obelgi. Prawdziwa gorliwość nie zna takiej mowy, jest słodką, bez żółci, tkliwą i litującą się nad zbłakanym. Obelga drażni a nie poprawia. Wymówka wtenczas korzystna, kiedy się z niej usuwa wszystko co obrażliwe, kiedy się w miłość, pragnienie dobra bliźniego obleka. Zawsze wymówka jest gorzkiem lekarstwem; ale gdy już konieczna, to niech osłodzoną będzie o ile można. 2) Występków nie potrzeba wystawiać ani większemi, ani powszechniejszemi niż są w istocie. Będzie to naprzód niesprawiedliwe osławianie parafii, pomniejszy ufność u ludu dla kaznodziei, a w końcu samym, że występnym będzie szkodliwe, bo się żaden do tego stopnia winy nie poczuje. W wymów-

kach ogólnych potrzeba robić wyjatki. W wymiataniu ciężkich grzechów, potrzeba wyrażać że sa rzadkie, najwięcej zaś nastawać na te niby mniejsze wyboczenia, które sa czestsze i powszechniejsze, a wzgledem których, prędzej zaślepiają sie ludzie. Mówiąc np. o staraniu około zbawienia, mocno i krótko nowiedzieć o tych, co go wcale nie znaja, a dłużej i usilniei o tych, co sie przez pół staraja, a ubezpieczaja sie jakhy najgorliwiej pracowali. Albo np. mówiac o pysze, to już mniej o tych wspominać, co pycha swa aż kalecza bliżnich, a szerzej i usilniej o tych, których myśli, mowy i uczynki obleczone sa pycha nie tak wielkich rozmiarów. ale zawsze pychą, która jest sprężyną ich charakteru i psuje inne dobre przymioty. 3) W obrazowaniu wystepków potrzeba umiarkowania i ostrożności, ażeby nie zapalić i nie zbrudzić wyobraźni. Potrzeba więc unikać tych żywych obrazów wystepku, w których przy wystepku jakiś sie wdziek zostawia, opisów zabaw światowych, zdolnych więcej nakłonić niż odwrócić od światowości, szczególów, któreby pokazywały, że kaznodzieja doskonale zna uciechy świata: takiego wysłowienia, co niby skromne a określa rzeczy mogace wzburzyć ciało człowiecze. 4) W obrazowaniu obyczajów, potrzeba sie strzedz: a) Złośliwości i gorzkości, bo łaska Boża nie może być przy złem, a ukaśliwość nigdy nie nawraca. b) Zachodzenia w trywialność lub nizkość, np. udawaniem kłócacych się albo pijaków itp. Ambona zna swoją godność, a Słowo Boże swój majestat. c) Osobistości więc urazy i zajadłości, bo to jest przeciwne. Mówić, żeby wszyscy byli ostrzeżeni a nikt wytkniety, jest to mówić roztropnie. 5) Jednocześnie z powstawaniem na występki upowszechnione, potrzeba na nie wynajdywać i pokazywać lekarstwa. Środki takie są powszechne i szczególne. Powszechne: rekollekcye, czytanie pobożne, rozmyślanie, posty, jałmużny, modlitwy, umartwienia, częsty rachunek sumienia. Szczególne, stosowne do rodzaju i stopnia winy. Tu kaznodzieja ma unikać rzeczy ogólnych; ale jak był szczegółowym w kreśleniu występku, tak szczegółowym niech będzie w podaniu rady. Najlepszy sposób opowiedzieć, jak ma postępować dobrze, kto postępował żle, np. mówiłem o uszanowaniu kościołów i wymawiałem że nie szanują, powinienbym więc dodać: patrzcie jak robi dobry chrześcijanin: u wejścia do świątyni skupia się, daje w sobie działać wierze, skrapia się święconą wodą, żegna się, klęka, modli się i jak modli, słucha i jak słucha, rozmyśla i jak rozmyśla, wychodzi lepszym, postanawia, etc.

O obowiązku i sposobach stosowania mowy do usposobienia słuchaczy.

#### O obowiązku.

Jak konieczną jest stosować mowę swoją do stopnia pojęcia i do potrzeb, tak konieczna jeszcze stosować ja do usposobienia słuchaczy. Pod słowem tem usposobienie wiele sie rzeczy zamyka: i to co słuchacz trzyma o sobie, i to do czego nawykł i to co jest jego uspodobaniem, jego obyczaje i cały jego stan moralny. Kaznodzieja całe to usposobienie znać powinien, aby się do niego umiał, jak obowiązany, zastosować. Cycero za główny przedmiot w mowcy uważa tę zdolność czy przyrodzoną czy nabytą, zbadania sposobu myślenia i czucia swoich słuchaczy, ażeby do tego dostosować mowę swoją. Acuto homine opus est natura usuque callido, qui sagaciter pervestiget, quid ii, quibus aliquid dicendo persuadere velit, cogitent, sentiant, opinentur, exspectent, teneat oportet venas, cujusque generis, aetatis, ordinis, et eorum mentes sensusque degustet (de orat. lib. I. 123). Zdrowy rozsądek, który to rozpoznaje (mówi indziej), jest fundamentem wymowy: est fundamentum eloquentiae sapientia (Or. 70). W tym samym duchu Kwintylian powiada: Res in oratione praecipua consilium est (lib. 2. 14). Illud dicere satis haben, nihil esse in orando prius consilio (lib. 6. 5). I w rzeczy samej cały skutek wymowy od tego zależy. Jeśli się przedstawi sluchaczom prawda w sposób, w jaki do nich przypada: ita ut veritos placeat (św. Aug.), jeśli się zręcznym obrotem wymowy pogłaskają ich usposobienia, zyszcze przychylność, mowca nakłoni ich ku prawdzie. Lecz jeśli nieoględnie uderzy na ich uprzedzenia, upodobane skłonności, na ich cały charakter; jeśli się nie podoba, ugryzie ich ale dobra nie przyniesie, bo taka to iuż drażliwość ludzi, że i najlepszych rzeczy nie przyjmą, jeśli im nie będą stosownie podane. Jedno słowo raniące może odjać skutek całej wymowie. Mowca a nawet kaznodzieja nigdy bezkarnie nie traca o te dražliwość ludzka. Dlatego starożytni najznakomitsi mowcy aż przesadzali w tej ostrożności niepodobania się słuchaczom. Perykles (powiada Kwintvlian lib. 12. 9), żeby sie ustrzedz czegoś gorzkiego wchodzac na trybune, mówił do siebie: pamiętaj, że masz mówić do ludzi: Greków i Ateńczyków. Cycero niemniej troskliwie starał się badać sposób myślenia i czucia swojego auditorium. aby sie do niego stosował. Omni mente in ea cogitatione curaque versor (de orat. lib 2, 186), ut adorer quam sagacissime possim, quid sentiant, quid existiment, quid exspectent, quid velint, quo deduci oratione facillime posse videantur. Może się tu stosować, co komik Roscius powiedział o swojej sztuce: punkt główny jest zachować co przyzwoite. Caput esse artis decere (de orat. lib. 1. 132). Co jeszcze obowiazek ten stosowania sie do usposobienia słuchaczy robi ważniejszym, jest to, że 1) on sie rozciaga do wszystkich cześci retoryki: do wynalezienia, rozkładu, wysłowienia, tonu i gestu, bo to wszystko powinuo być stosowne do słuchacza. 2) Że natura skłania nas na inna strone; bo jeżeli ludzie robia wedle życzeń naszych, kiedy nas nie zadawalniają lub drażnia, radzimy się częściej naszego humoru, jak ich usposobienia, spieszymy zadosyć uczynić naszej żywości, a mało wtenczas przebieramy w słowach, z czego zle wypływają skutki. 3) Że ta oględność potrzebna w stosowaniu się do usposobienia słuchaczy jest dwoiście trudną: trudną do zrozumienia i nauczenia się; nihil est difficilius quam quid deceat videre (Cic. de orat. 70), i trudna do zachowania, bo na to potrzeba wielkiej hamowności, bo człowiek nie lubi wielkiego krepowania sie. przymusu, bo mu wygodniej ulżyć sercu przez wylanie swoiego nieukontentowania.

# Sposoby stosowania mowy do usposobienia słuchaczy.

Umiejętność stosowania mowy swojej do usposobienia słuchaczy, prawie jest jednoznaczną z dobrym taktem, z przyzwoitością towarzyską, która nietylko umie unikać wszystkiego co drażliwe, ale umie mowę i postępowanie uwdzięczyć, uprzyjemnić, a przez to zaskarbiać przychylność umvsłów najbardziej uprzedzonych. Jest podobną do tej grzeczności towarzyskiej, do tej zręczności dobrze wychowanych ludzi na świecie, z jaką umieją brać się za ludzi, jednać ich i obracać ku założonym celom. Odjąć ztamtąd pochlebstwa, nieprawość celów, a przymiot ten będzie przymiotem i dla kaznodziei. Albo mówiąc już językiem chrześciańskim, jest to doskonała znajomość ludzi, sposobów trafiania do nich owoc nadprzyrodzonej mądrości, którą Duch św. daje kaznodziejom, która obiecaną była opowiadaczom Ewangielii: Unctio ejus docet vos de omnibus (Gram. 2. 27). Dabitur vobis in ista hora, quid loquamini (Mat. 10. 19). Żeby w tej umiejętności, w której leżą najgłębsze tajemnice wymowy, postąpić, potrzeba począć od zbadania stanu moralnego słuchaczy, uczuć, które ich ożywiaja, uprzedzeń, upodobań i drażliwości. Z tego badania rozpoznamy i kiedy nie będzie niebezpieczeństwa zadrażnienia słuchaczy, i w czem będzie potrzeba oszczedzania ich, a to jedno i drugie ma swoje prawidła.

# Hypoteza 1.

W pierwszem przypuszczeniu, kiedy niema żadnego niebezpieczeństwa zadraźnienia słuchacza, na zastosowanie mowy do usposobienia słuchaczy, dość jest nie uchybić żadnej przyzwoitości oratorskiej. Te zaś przyzwoitości są rozmaite, względne do mowcy i słuchacza, do miejsca i czasu, w których się mówi i do przedmiotu o którym mówimy. Przyzwoitości mowcze względne do mowcy, każą mu się strzedz wszystkiego co nie przystoi jego wiekowi, położeniu i oko-

licznościom, w których mówi. Strzedz się ostentacyi, pompy, pretensyi, radzą mu okazywać się prostym, pokornym, szlachetnym, miłosnym, nie mówić o sobie, zapominać siebie. Największym mowcom obracanie się do siebie nie uchodziło. Jest to uwaga, której się dość napowtarzać nie można.

Przyzwoitości wzgledne ku słuchaczom zależą na przestrzeganiu względem nich wszelkiej uprzejmości, na stosowaniu mowy do ich płci, wieku, charakteru, ducha i położenia. Ton mowy potrzeba urozmaicać podług tego, jak się mówi do mężczyzn, do kobiet, do starców lub młodych. Święty Paweł (I. Tim. 5) powiada: starszego nie łaj, ale proś jako ojca; młode jako bracią. Stare białogłowy jako matki, młode jako siostry z wszelaką czystościa. A jeśli auditorium złożone z dzieci, to potrzeba jeszcze miłości, prostoty i jasności. Jest jeszcze różny sposób mówienia względnie do charakterów. Sa słuchacze drażliwi i pragna delikatnego obejścia się, tym potrzeba słodyczy i poblażania. Sa drudzy, do których lepiej mówić z moca i władza. Święty Paweł Tymoteuszowi, który był żywy, a rządził Efezami, ludem tkliwym, powiada: increpa in omni patientia. Tytusowi zaś, który był łagodny, a rządził Kreteńczykami, ludem grubym, powiada: increpa illos dure, arque cum omni imperio. Nakoniec trzeba mieć wzgląd na ducha i położenie słuchacza, mowę mieć prostszą od prostszych, wyższą od uczonych, ostrożną do możnych wedle świata. Przyzwoitości względne do miejsca, w którem się mówi, żależą na przybraniu tonu właściwego dla miast lub wsi, dla szkół lub parafian, do zgromadzeń zakonnych lub świeckich. Przyzwoitości zaś względne do czasu każą się oglądać na rodzaj, powód zebrania, na rodzaj święta.

Przyzwoitości stosowne do przedmiotu zależą na stosunku stylu, gestu i wykładu do przedmiotu, bo to wszystko jest inne w kazaniach, inne w exortach, inne w katechizmach, mowach pogrzebowych; raz w nich przemawia smutek, inny raz radość, a inny znów tkliwość, miłość i t. d.

### Hypoteza 2.

W przypuszczeniu drugiem, w którem potrzebne oszczędzanie, ostrożność, żeby nie obrazić słuchacza, kaznodzieja ma nasamprzód zrobić sobie pytanie, czy tak jak są uspobieni słuchacze, skorzystają z tej prawdy, albo tego przedmiotu, który wyłożyć winienem. Jeśliby sprawiedliwie przewidywać mógł, że skutku pomyślnego nie otrzyma, może poczekać na przyjaźniejszą chwilę na fundamencie tych słów Zbawiciela. Habeo multa dicere vobis, sed non potestis portare modo, i na teraz ograniczyć się na nauczaniu tego, czego chętnie słuchają i przez co się usposobią do słuchania przestróg surowszych. Inaczej postępować na przekorę usposobieniu, byłaby rzecz stracona, byłoby to lekarstwo, którego przyjąć nie chce chory, wywołałoby nieukontentowanie, okrzyk, powiększyloby złe, któremu się chciało radzić. Gdyby mowa była w sobie najlepsza, najużyteczniejsza, powiedziana do uprzedzonych słuchaczy, byłaby jak to ziele łączne co jedne zwierzęta tuczy a drugie zatruwa, jak lekarstwo, co jednę chorobę leczy a drugą obudza. Gdyby kapłan świeżo przybyły do parafii, albo przybyły na missyę, odrazu począł wymiatać występki parafii, popsułby sobie. Albo gdyby odrazu nastawał na tańce, widowiska, karczmy i t. d., pokazałby tylko, że nie umie być przyzwoitym i nie zna drugiej drogi do tegoż prowadzącej celu, jako nauczanie spokojne, bez wymówek o trzeżwości, skromności, o rozkoszach wiary.

Lecz jeśliby po takiej, jak mówiliśmy rozwadze, uznał kaznodzieja za potrzebne i pożyteczne nastać na zakorzenione przesądy, występki albo nałogi, jak się ma brać do tego, w tem trudność największa. Ale się wtenczas uciec powinien do tych zręcznych sposobów, które retorowie zowią ostrożnościami (precautions) mówczemi, których uczy znajomość ludzi, świata i słuchaczy, zdrowy rozsądek, takt i uczucie przyzwoitości. I to jest dlaczego Arystoteles robi uwagę (rhet. lib. 1. c. 2), że retoryka wiąże się ze wszystkiemi umiejętnościami moralnemi i z polityką, której jest jakby gałęzią. W niemożności przełożenia wszystkich prawideł na nieobli-

czone przypadki, przełożym choćby niektóre w pomoc kaznodziei.

1 Prawidło. Prawdy, o których rozumie kaznodzieja, że są drażliwe dla słuchacza, tak niechaj przełoży naprzód, ażeby je mądremi, sprawiedliwemi i zgodnemi z rozumem znalazł każdy słuchacz, nawet przeciwko nim uprzedzony. Do tego niechaj dołaczy oznaki szacunku dla swoich słuchaczy, niech się ukryje z podejrzeniem, że przeciw nim wykraczaja, a tak je wreszcie niechaj przekłada, aby przez nie zabiegał złemu, a nie strofował winnych. Serce słuchacza ujete szacunkiem mu okazanym, zniesie cios jego uprzedzeniom zadany, dla tej miłości, jaką ma ku niemu kaznodzieja. Takiego zniewalania miłośnego św. Paweł daje piękne przykłady w listach swoich: Usta nasze, Koryntowie, otworzone ku wam, serce nasze jest rozszerzone, nie jesteście ściśnieni u nas (2. Cor. 6. 11). Nie żebym was zawstydził, to piszę, ale jako syny moje najmilsze upominam (1. Cor. 4. 14). Dziatki moje, które zaś bolejąc rodzę, ażeby był Chrystus w nas wykształtowan (Gal. 4. 19). Albowiem świadkiem mi jest Bóg jako pragnę was wszystkich we wnętrznościach Jezusa Chrystusa (Philipp. 1. 8). Albowiem was gorąco miłuję, goraca milościa Bożą (2. Cor. 11. 2). Tak was pragnąc, chcieliśmy chętliwie dać wam nietylko Ewangielią Bożą, ale też dusze nasze, żeście się nam stali najmilszymi (1. Thess. 2. 8). Serce, które tak miluje, ma prawo wszystko powiedzieć i słuchacz zrozumie, że słowo, które taka dusza wymawia z miłości ku niemu, wypływa i wypowiada się dla jego dobra.

2 Prawidło. Sam się kaznodzieja postawiwszy za słuchacza, niechaj siebie zapyta: Gdybym był na jego miejscu, jakbym chciał żeby do mnie mówiono? gdybym był w podobnem uprzedzeniu, objęty takim duchem stronniczym, zaślepiony takiem uczuciem lub błędem, czy miałbym przyjemność ze słuchania takich prawd, czy nie poczułbym się rozburzonym, zadrażnionym. Coby się w tem przypuszczeniu mnie podobało, to się podoba słuchaczom, coby mnie oburzało, to i słuchacza oburzy, bo wszyscy ludzie jednakie mają

nasiona, różnie tylko rozwinionych uczuć. Dlatego Duch św. mówi: Rzeczy bliźniego swego zrozumiej z samego siebie (Eccl. 51. 18). Co wychodzi na to: w siebie zaglądam, ażebym poznał drugich.

- 3 Prawidło. Potrzeba wejść w ducha i uczucie słuchaczy, a od ich usposobienia jako punktu wyjścia postępować do zamierzonych celów. Takiego taktu trzyma się Polignac (Melchior Polignac, poseł do Polski przy końcu XVII wieku), potem kardynał w konferencyach z Papieżem Aleksandrem III.: "Zaczynasz zawsze myśląc jako ja, mówił do Papieża, a kończysz nakłaniając mnie myśleć wedle ciebie." Z tejże przyczyny mając pocieszyć zasmuconych słuchaczy, strzedz się się trzeba, żeby się nie okazywać wesołym, ani do wesołości odrazu nakłaniać, boby to było zadrażnić ich i nie podobać się im; ale zaczynając od dzielenia się smutku, litując się nad nimi, prowadzić powoli do uspokojenia i pociechy.
- 4 Prawidło. Mając mówić o wypadkach mogących ranić drażliwość miłości własnej, zajątrzyć stronników partyc, potrzeba pochwycić stronę lepszą rzeczy, naśladując niejako przebiegłość malarza, który dla zakrycia brzydkości twarzy obrazuje z profilu. Freicinous o wojnach cywilnych tak się zręcznie wyraża: "W tych wojnach chwała była wszędzie a szczęście nigdzie."
- 5 Prawidło. Skoro się mają przekładać prawdy moralne, któreby mogły przynieść ból słuchaczom, skoro się ma coś wymawiać, potrzeba to osłodzić nie odmieniając prawdy, bo to niegodziwa, ale odbierając jej całą gorycz, a oblekając w miłość gorliwą. Różne są na to sposoby, albo się miarkuje wymówka przez pochwałę jakiegoś dobra, jak to robi św. Paweł w przedziwnej mowie swojej do Areopagu, jakby pochwalając to w Ateńczykach, że są pobożniejszymi, zabobonnymi nazywa, biorąc powód do oznajmienia o Chrystusie Panu z rzeczy Boga nieznajomego, albo mieszając pochwałę z naganą, że ktoś nie jest godnym samego siebie. Jak to zręcznie robi Demostenes, wymawiając Ateńczykom, zwycięzcom pod Salaminą i Maratonem, gdy mówi: "Każdodziennie zbieracie się na plac, pytając, co słychać nowego. A cóż nowszego,

jak widzieć lud taki jak Ateński, ledwie nie ujarzmiony przez Filipa." Albo stawiąc się na miejscu tych, których chcemy poprawić, ażeby wymówkę im należną do siebie obrócić. Albo znowu przy sprawiedliwych wyrzutach przywodząc tłumaczenie winy, jak to zrobił Piotr św. wymiatając Żydom bogobójstwo i dodając: "A teraz, Bracia, wiem żeście z niewiadomości uczynili jako i przełożeni wasi." Można też bez wymawiania wręcz winnym ubolewać nad złem, a zostawić resztę sumieniu. Do takich sposobów osłodzenia gorzkiej prawdy, możnaby przydać formy mówienia: "pozwólcie mi to wypowiedzieć," albo "boli mię to, że was obarczam, ale nakazuje mi to moja powinność i interes naszego zbawienia." Wreszcie można omówić to, coby ciężkiem było, gdyby się wypowiedziało wyrażniej.

## Kaznodziejstwo powinno być uczące.

Powiedzieliśmy, że kaznodziejstwo pod względem działania na dusze, powinno uczyć, podobać się i wzruszać. Przymiot ztąd kaznodziejstwa, że powinno być uczące. Jest to błąd kaznodziei i ciężkie zapomnienie głównego ich obowiązku, więcej troszczyć się o zewnętrzne ozdoby mowy niż o napełnianie jej pożytecznemi prawdami; o podobanie się przez wdzięk stylu i deklamacyi, niż o oświecenie przez naukę gruntowną. Wielomówni opowiadacze niczego nie niosą, ani światła, ani przekonania w umysł słuchaczy, a kaznodziejstwo ich, to tylko paplanina bez porządku i rzeczy. Żeby jako tako zapobiedz temu nadużyciu, wyłożym w pierwszym paragrafie potrzebę tego, jak kaznodziejstwo powinno być uczące, a w drugim powiemy o sposobach uczynienia temu zadosyć.

# §. 1. O potrzebie starania się, aby kaznodziejstwo było nauczające.

Kaznodziejstwo, czy je uważać będziemy tylko pod względem oratorskim jako udzielny rodzaj wymowy, czy też pod względem, jako organ wiary, zawsze powinno być nauczające.

- 1) Uważane pod względem oratorskim, powinno być nauczające. Mowa bowiem napelniona nauką, silna dowodami i rozsądkiem, jest niewątpliwie dobrą mową. Tajemnica wymowy, zdaniem Horacego, zależy od znajomości przedmiotu, od głębokiego posiadania calej z nim połączonej nauki. Dobrze myśleć bardzo posługuje do tego, aby dobrze mówić. Scribendi recte sapere est et principium et fons (ars poët.). Z ta pierwsza łaczy się ta druga uwaga Cicerona (de orat. 2. 310): Una res prae nobis est ferenda, ut nihil aliud nisi docere velle videamur. To sobie naprzód zakładać powinien mówca, ażeby nauczył słuchacza przedmiotu, który wykłada, a na ambonie kaznodzieja to na pierwszem miejscu kłaść powinien, bo to jest jego poslanie, ażeby przez naukę prowadził ludzi do prawdy i cnoty. Nauka powinna być jakby ciałem i duszą mówcy, inne części i środki wymowy, które prowadzą do podobania się i wzruszania, to już jakby krew w żyłach płynąca i krążąca w ciele nauki. Sicuti sanguis in corporibus, sic illae in orationibus fusae esse debebunt (Cic. de orat. 2. 320); albo jak mówi Kwintylian (5. 8): nie mają prawa tam się okazywać tylko jako pomoc w nauczaniu i wydaniu nauki. Jeżeli jest ważna podobać się i wzruszyć, to ważniejsza jest nauczyć, owszem tyle się tylko najczęściej podoba i wzruszy, ile nauczy. To też u dawnych mowców każde poruszenie sprowadzone było przez dowody zrodzone w rozumowaniu i nie pierwej użyte jak obok nauczania. Tak robił Demostenes w sławnych Filippikach, w nieśmiertelnem arcydziele pro Corona; tak Cicero w mowach przeciw Katilinie, Werresowi i t. d. Ze względu więc nawet tylko oratorskiego, kaznodziejstwo powinno być uczące.
- 2. Kaznodziejstwo uważane w stosunku swoim do wiary, jeszcze bardziej być powinno uczące. Dla przekonania się o tem, rozpatrzmy a) rozkaz o kaznodziejstwie, b) potrzeby ludu, c) korzyści jakie nam spływają z nauki gruntownej, d) przykłady jakie nam w tej rzeczy zostawili wieley kaznodzieje.

Co do a). Jeżeli rozpatrzymy nakaz opowiadania słowa Bożego, ujrzymy, że powinność opowiadania słowa Bożego jest toż samo co powinność podawania nauki gruntownej. Bo kiedy Chrystus Pan mówił do Apostołów: docete omnes aentes.... docentes eos servare omnia quaecumque mandavi vobis, i kiedy wierny jego tłumacz Paweł św. powiadał do Tymoteusza: Doce et exhortare, attende lectioni et doctrinae; tak zalecając obaj, zalecają naukę gruntowną, bo to jest znaczenie słowa uczyć. Kazać bez nauczania, nie jest to pełnić tę powinność, ale ja zbywać. I nauka może zastąpić talent oratorski, ale nauki nie zastapi talent. Bez nauki można narobić hałasu, ale nie przynieść owocu; zbierać poklaski, ale nie być użytecznym: Qui tantum verba sectatur, nihil habebit (Pror. 19. 8). Próżna więc rzecz podobać się, wzruszać, a nie nauczać. Ma słuszność Augustyn św., gdy mówi: docere necesitatis est... populi prius docendi quam movendi (de doctr. Christ. lib. 4. c. 12).

Co do b). Jak podania gruntownej nauki wymaga po kaznodziei sam nakaz nauczania, tak jej od niego wymagają potrzeby ludu. W rzeczy samej, uczenie zależy na jasnem wyłożeniu, gruntownem udowodnieniu chrześciańskiej nauki, a jedno to właśnie i drugie, jest najważniejsza potrzeba ludu. Potrzebuje on naprzód, ażeby mu gruntownie wyłożono naukę; większa bowiem część ludu nie ma innego sposobu uczenia się o wierze jak uczenie sie od Plebana i nie pozna jej, jeśli on mu jej nie wyłoży z ambony i wpadnie na jakieś falszywe pojecia o dogmatach, przykazaniach, albo na falszywe praktyki pobożności. Doświadczenie to codzienne potwierdza. Jeżeli gdzie lud ciagle uczęszcza na parafialne nauki, a razem w ciągłej jest niewiadomości lub grzechach, pochodzi to ztąd, że albo się niedokładnie podaje nauka, albo się uwodzi tem przypuszczeniem fałszywem, że lud już ma naukę i zna ją. Jeżeli więc chcemy prawdziwie być użytecznymi, przestańmy myśleć, że ktoś za nas grunt wiary u ludu położył; sami go kładźmy. Ożywmy kaznodziejstwo szczerem nauczaniem, w każdem kazaniu nauczmy trochę z teologii lub katechizmu o tajemnicach, Sakramentach, przy-

kazaniach Bożych, kościelnych i t. d. Potrzebują też wierni powtóre, ażeby chrześcijańska nauka gruntownie była udowodniona. Są wprawdzie przedmioty w wierze tak jasne, tak pewne i powszechnie przyjęte, że ich nie potrzeba dowodzić, ale prócz takich wszystkie inne potrzeba popierać dowodami. Słuchacze nie mają kaznodzieję za natchnionego, ani słowa jego przyjmują za niemylne; często go owszem słuchają z uprzedzeniem, często z bojaźnią, aby ich niewywołał na jakie ofiary, wtenczas więc tylko poddają się, kiedy nieprzepartemi dowodami przekona. Potrzeba więc, aby, jeśli się jeszcze słuchacz w sercu swojem opiera, był przynaj-mniej zwyciężony na rozumie, żeby był zmuszony albo wal-czyć ze światlem, albo mu poddać wolę swoją. Któż zresztą nie wie, że z nauczania samo tylko zrobione przekonanie trwa dłużej? Wzruszenie, to rzecz przechoża; przedsięwzięcia, to znowu rzecz zmienna, wrażenia zacierają się, wszystko jeżeli tego nie podtrzyma przekonanie, będzie domem na piasku i runie od pierwszych natarczywości pokusy, wpływu względu ludzkiego, od ponęt namiętności, od wstrętu zwyczajnego ludziom od wszystkiego co trudniejsze. Nadto człowiek, istota rozumna, chce być wiedzionym przez rozum, rozumieć rzeczy i ich przyczyny, inaczej nie przyjmie, albo tego co przyjmie nie ugruntuje i będzie w ciągłem niebezpieczeństwie zachwiania się lub upadku od mów gorszących, od złych książek, od wielolicznych pokus.

Co do c). Gdyby nawet potrzeby wiernych nie wymagały gruntownej nauki, to korzyści, jakie lud odnosi z uczącego kaznodziejstwa, powinnyby dostateczną być pobudką dla kaznodziei do kazywania uczącego. Porównajmy z sobą dwie parafie, jedna w której się mawiają piękne kazania, pełne ognia, wymowne nawet ale nie uczące, z drugą, w której pleban prosto, jasno, gruntownie i zawsze naucza. W pierwszej z tych parafij obaczymy, że kaznodziejstwo będzie bezowocne, religia mało poznaną i pełnioną; w drugiej przeciwnie, znajdziemy światlą pobożność, cnoty prawdziwe dobrze pojęte, Sakramenta często przyjmowane; i nie dziw, bo niechaj tylko kaznodzieja wyłoży prawdy chrze-

ściańskie, religia tak jest sama przez się piękną, że dość ją poznać, aby ukochać, dość ją wyłożyć, aby do niej nawrócić. Bossnet więcej nawrócił przez swój wykład nauki chrześciańskiej, jak przez wszystkie inne dzieła. Ojcowie też święci, jak robi uwage Sobor Trydencki (sess. 3. de Symbolo), odwodzili od herezyi, nawracali niewiernych, utwierdzali samychże katolików w prawdziwej wierze, przez prosty wykład prawd religii. Umysły zbłakane mogą się opierać wdziękowi krasomówstwa, czarom wymowy, ale wykład religii prosty, jasny, spokojny, porządny, ten pokonywa. Miłość piękna, sprawiedliwości, wielkości, której nie wyrzecze się dusza człowieka, ta mu nie pozwoli oprzeć się temu zbiorowi prawd tak pięknych, czystych, Boskich; jak skoro pokocha religię, już się jej odda. Na to zaś żeby pokochał, trzeba mu ją ukazywać na nauce prostej, jasnej, gruntownej. A jeśli sam wykład prawd religii jest już takiego użytku, co będzie, jeżeli ten wykład oparty bedzie na dowodach. Wtenczas obok poznania religii zajmie się przekonanie i stanie się człek niezachwiany w wierze, zdolny zdać sprawę z wierzenia, obronić praktyki religijne przeciwko napastnikom; wola weżmie się za enotę, jej postępowania i uczynki będą mocne, bo oparte na przekonaniu. A nie myślmy, że dowodzenia i dowody to tylko środki dla umysłów wyżej ukształconych. Lud najprostszy ma zdrowy rozsadek, jest rozumnym w tych rzeczach, które go zajmują i zdolny pojąć, jeżeli nie rozumowanie głębokie i subtelne, to przynajmniej dowody jasne, proste, które ma za sobą religia. Kto przeto się zbliży do ich sposobu sądzenia i przyjmowania, a nauczy gruntu wiary i cnoty, pomoże do tego, że wiara będzie rozumną, pobożność światła i utwierdzi ich w obowiązkach dla wiary.

Co do d). Najznakomitsi opowiadacze słowa Bożego wykładali naukę wiary, i Apostolowie, i Ojcowie święci, i najcelniejsi kaznodzieje. Nie odwoływali się oni do wiary jako do rzeczy znajomej, ale ją opowiadali; tak ją opowiadał Skarga, tak drudzy nasi i nie nasi klasyczni kaznodzieje. Że dzisiaj kaznodzieje w kaznodziejstwie nie wykładają wiary, ale w imieniu wyłożonej niby, strofuja, ale odwołuja sie tylko

do wiary, wcale jej nie nauczając, albo zapozywają niejako wiernych przed wiarę; to ztąd pochodzi, że zapomnieli o tem, że dziś już nikogo nie ma, ktoby dla nich kształcił słuchacza. Co prędzej przeto brać się potrzeba tego sposobu w kaznodziejstwie, żeby co najwięcej nauczać.

#### §. 2. O sposobach uczenia.

Żeby mówić w sposób prawdziwie nauczający, nie imaginacyi naprzod się radzić, ani wprzod o poruszeniach mówczych i figurach przemyślać potrzeba. Byłoby to wykrajać i szyć suknię, nie wiedząc jeszcze na kogo i jaką miarą; ale potrzeba się nauczyć przedmiotu, obejrzeć czego o nim uczy teologia, jak nauczają pisarze duchowni. Trzeba zebrać o swoim przedmiocie pojęcia jasne i dokładne, zgromadzić ogół i przejrzeć pojedyncze względy.

Nauczywszy się już przedmiotu dla siebie, jeszcze go się dla drugich potrzeba nauczyć, bo tą są prace oddzielne, i konieczna po nauczeniu się przedmiotu jeszcze gotować się na to, żeby go wyłożyć jasno, szykownie i w sposób najwłaściwszy dla słuchaczy. W tej drugiej robocie dwie rzeczy trzeba sobie założyć: 1) dobrze wyłożyć chrześciańską naukę; 2) gruntownie ją udowodnić.

I. Sposoby wykładania chrześciańskiej nauki. Dla dobrego wykładu chrześciańskiej nauki, potrzeba wiele zachować prawidel:

1) Najmniej potrzeba przypuszczać rzeczy z góry wiadomych, najmniej zostawiać do odgadnienia lub domysłu, a wszystko objaśniać, co rozumiemy być niejasnem dla słuchacza. Lepiej powiedzieć coś nadto, t. j. coś znajomego dla oświeconych słuchaczy, niż czego nie domówić lub nieobjaśnić dla mniej oświeconych. Bo dla ludu wszystko, co się do religii odnosi, będzie zagadką, póki objaśnienia nie będzie. Większa część ludu w zmysłowościach i interesach materyalnych żyjąca mglisto widzi rzeczy duchowne, tak jak dla

nas mglisto się oczom wydają przedmioty dalekie: potrzeba je zbliżyć do ich umysłu i każdodziennie je pokazywać.

2) W tych wykładach sumiennie potrzeba być dokładnym, rozróżniać przykazania od rad, usposobienia konieczne i powszechnie obowiązujące od tych, na których już doskonałość zależy; więcej się przywiązywać do praktyki niż do spekulacyi, więcej pomnażać to, co usposobi do dobrego przyjęcia Sakramentów, jak to, co ludzkie jedna poklaski.

3) Ażeby wykład był jasny, potrzeba w wykładaniu zachować prawidła, któreśmy przełożyli mówiąc o sposobach stosowania mowy do pojęć słuchaczy, albo i te, któreśmy podali w rozdziale o katechizmach. W wykładzie można używać wszystkich pomocy, jakie podaje retoryka, a więc: opowiadanie (narratio), którego przykład mamy w mowie św. Szczepana (Act. Ap. 7). Opisanie (descriptio), które najbardziej ma miejsce w malowaniu charakterów. Określenie (definitio), które zbiera i określa żywioły jednego pojęcia, albo zgromadza wiele pojeć w jedno ogólniejsze. W wykładach wielka jest bardzo użyteczność definicyi. Określenie (definitio), a sad (judicium), sa to rzeczy różne, choć obie pomagać mogą do wykładu. I co św. Paweł powiada w liście do Żydów (XI. 1) może być definicya: wiara jest gruntem rzeczy tych, których się spodziewamy, wywodem rzeczy niewidzianych. Albo definicya będzie: wdzieczność to pamięć serca. Sądami zaś będą np. obluda to hold, który cnocie oddaje występek. Albo: zazdrość to cześć niezgrabna, którą mierność oddaje zasłudze. Albo: grób to pamiatka złożona na granicy dwóch światów. Albo: wystepek to ofiara z przyszłości dla teraźniejszości. Najtrudniejsze sa definicye pojeć; robią się zaś przez ukazywanie symptomatów zewnętrznych t. j. manifestacyi pojęcia. Objaśniają się pojęcia przez ukazywanie ich w osobach działających, w ich portretach, niekiedy zaś objaśniają się pojęcia przez parabole. Pomocniczym też do użytecznego wykładu środkiem jest podział przedmiotu na części. Z dobrego wykładu pojedynezych części, przechodzi się łatwiej do ogólnego pojęcia i zrozumienia przedmiotu.

Po wyłożeniu prawdy uważanej w sobie, potrzeba z niej wyprowadzić wnioski praktyczne (podług tego jakeśmy wyżej mówili), ale potrzeba je jasno określić, pomódz dobrym przedsięwzięciom, tak np. tę rzecz w takich okolicznościach i tak robić, tej rzeczy przy takich zdarzeniach unikać i w taki sposób. Dać przytem do zrozumienia, że dla wytrwania w dobrem, potrzeba łaski Bożej, o którą się starać przy pobożności.

4) Wykład nauki chrześciańskiej wymaga stylu prostego, języka spokojnego. Style wyższe, figury, poruszenia oratorckie wymaga stylu prostego, języka spokojnego.

skie mają być odłożone do innych części mowy.

#### II. Sposoby dowodzenia.

- 1) Potrzeba dawać dowody gruntowne. Przywodzić dowody falszywe, jest to narażać religię na szyderstwo bezbożnych, którzy odkryć mogą słabą stronę dowodu i przez złe dowody upoważnić się do sądzenia o wszystkich dowodach z lekceważeniem. Jest to uwłaczać własnej mowie, bo dowód słaby albo żle wyłożony, całą mowę w podejrzenie podaje, obudza chęć przeczenia i robi to, że z całej mowy to się tylko pamięta, co było słabem, Lepiej więc dawać mniej dowodów, a wybierać przekonywające. Dowody nie liczą się, ale ważą; wiele dowodów słabych przeważa jeden stanowczy.
- 2) Nie trzeba na każdą prawdę szukać wszystkich, jakie mieć można, dowodów. Lepiej wybierać mocniejsze, a inne opuszczać. Pokazując, że nie uganiamy się za liczbą dowodów, dajemy do zrozumienia, że przedmiot nasz bogaty jest w dowody, na których się opiera. Potem niepodobna jest rozwinąć dokładnie wszystkie dowody, a dotykać ich tylko, nie jest to przekonywać; kiedy tymczasem przez mniej dowodów, a dobrze rozwiniętych, prostsza jest droga do obudzenia przekonania. Nakoniec mało jest słuchaczy zdolnych ogarnąć mnóstwo przedmiotów i dowodzeń, a choćby się i znależli tacy, to mowa tak przygotowana będzie suchą i niewłaściwą; nie da miejsca na poruszenia oratorskie, które pokrywają słuchacza i wolę nakłaniają. Wyjmują się od tego prawidła prawdy, które mają wielu przeczących; tam trzeba

nietylko dowodzić, ale obalić co przeciwne, i w takich przedmiotach spornych trzeba więcej przywodzić dowodów niż w innych mowach zwyczajnych.

- 3) W wyborze dowodów pierwsze dawać potrzeba miejsce takim, które słuchacz łatwiej obejmie, które go zajmą więcej i głębsze na nim zrobią wrażenie. Dowody najmocniejsze nie zawsze są najtrafniejsze; względnie do słuchacza mogą być niezrozumiałe, albo mniej go uderzające. Każdy człowiek innemi drogami do przekonania dochodzi dowody tylko najpowszechniejsze są najbardziej przekonywające; i muszą one być prawdziwe, kiedy się stały powszechnemi, i słuchacz lubi je spotykać tylko w coraz nowym kształcie.
- 4) Źródłem dowodów używanych na ambonie są źródła wiary: Pismo św., Tradycya, Pisma Ojców świętych, Sobory i przykłady Świętych. Mówiący w Imię Boga, jako od Niego posłany, wysoko ważyć powinien Słowo Boże i naukę Kościoła, tłumacza słowa Bożego. Poniżałby zaś kaznodzieja naukę Bożą, rzucając się do samych dowodów świeckich. Pogardzać jednak niema i dowodami rozumu, które przydane do dowodów z objawienia i przedmiot wspierają i zwyczajnie z wielkim interesem bywają słuchane.
- 5) Dla upewnienia się o mocy dowodów, potrzeba ich siły próbować w zwyczajnych rozmowach; jeżeli tam przekonywają, przydadzą się i na ambonie. Dla sprobowania jeszcze ich mocy, postawmy się sami za słuchaczy i patrzmy, czy przekonywają nas dowody, których użyć zamierzamy. Próbuje się jeszcze moc dowodu, jeśli go ułożyć trafim w syllogizm. Dowód, co takie próby przejdzie, będzie mógł być korzystnie użyty.
- 6) Raz przygotowawszy dowody, potrzeba je tak uszykować, aby się przedmiot rozwijał, a dowody go potwierdzały i pomagały dalszemu rozwiciu; dowody więc powinny być coraz mocnicjsze, a ostatnie stanowczo pokonywać słuchacza. Różne są mniemania retorów co do kolei dowodów; niektórzy tak je każą szykować: fortiora, fortia, fortissima, ale na to nie można stanowczego położyć prawidła.
  - 7) Po uszykowaniu wybranych dowodów, potrzeba je

rozwijać, a w tem: a) potrzeba skryć formę argumentowania pod wdziękami wysłowienia. Syllogizmy względnie do mowy są jak kości i nerwy względnie do ciała. Widziane nago, robiłyby wstrętne wrażenie, jak je robi szkielet, kościotrup. Potrzeba je oblec jako ciałem wdziękiem wymowy, nie tak jednak, aby się zgoła czuć nie dawały. Potrzeba więc założyć i udowodnić propositionem majorem; i tę powtórzywszy założyć i udowodnić minorem, potem zlączyć praemissa, aby wyszedł rezultat żądany. Naprzykład: Bóg jest dobroczynny (dowieść tego); dobroczyńcę kochać należy (dowieść tego), a więc potrzeba kochać Boga. b) Potrzeba unikać rozumowania nadto ścisłego i treściwego; toby nauczanie robiło zbyt suchem, a po słuchaczu wymagało nadzwyczajnego skupienia uwagi. Zbytnia taka treściwość i zwięzłość nie pozwolilaby słuchaczowi niejako odetchnać, nie dałaby czasu, jaki mu potrzebny na to, ażeby prawde wział do serca i woli. Dlatego kaznodzieja inaczej powinien uczyć niż teolog; powinien wykładać obszerniej i goręcej. Św. Augustyn inaczej nauczał niż pisał. Św. Tomasz i św. Chryzostom nie zdziałałby tyle, gdyby był zbytnie krótkim. c) Potrzeba też unikać długiego rozumowania t. j. wiązania wielu propozycyj, z których każda potrzebuje dowodu. Z tego zbytku dyalektyki wypływają niedogodności: pierwsza, że się słuchacz morduje; druga, że mowa traci płynność, ciepło i namaszczenie. Potrzeba działać na umysł, ale więcej na serce; uczucie żywo wyrażone, a następnie wszczepione w słuchacza, unosi go i pociąga więcej niż długie rozumowanie. d) Chociażby podług powszechnego prawidła nie należy bardzo rozciągać dowodu, zdarza się jednak, że można użytecznie do głównego dowodu jeszcze powracać, jeszcze go w nowym pokazywać kształcie. Taka rozmaitość może obudzać tych, co raz pierwszy nie dość dobrze słuchali, albo tych, co myślą i przekonywają się powolnie. e) Pożyteczna jest przypatrywać się budowie dowodów, tych zwłaszcza, co z pewną sztuką są rozwinione. Takie sa dowody u Massyliona w kazaniu Sur la verité de la réligion et la verité de l'avenir; Bourdaloue ze slow: Judaci signa petunt et Graeci sapientiam querunt.

8) Nie dość jest kaznodziei dobrze dowieść w przedmiotach moralnych; potrzeba niekiedy ścigać grzesznika, zbijać te zarzuty, pozory, uprzedzenia, któremi swoja wine tłumaczy; zawiązać z nim niejako rozmowe i w niej go przekonać. Wypadałoby, żeby rozmowa taka pelną była naturalności i zreczności, a nie miała nie gorzkiego i obrażliwego. Miejsce na to najczęściej po dowodach, niekiedy przed piemi, jeżeli uprzedzenia jakie przeszkadzają przyjęciu dowodu. Najważniejsza tu rzecz dobrze wybierać zarzuty, podejmować takie, które zbijamy, ażeby przez słabe zbicie nie utwierdzić jeszcze w blędzie. Wprowadziwszy zarzut, wielorako zbijać go można. Albo a) okazując fałsz zasady, na której się grzesznik opiera; np. że młodość jest porą na rozkosze, a cnota właściwa latom dojrzałym. (Kto uręczy, że śmierć nie nie zabierze w młodości? Kto uręczy, że wiek późniejszy serce odmieni? Odmieniłli wiek Salomona, Saula, Jezabel, żonę Heroda? a Bóg nie jestże Bogiem wszystkich wieków? Izajasz mówił do bałwochwalców: bierzcie cedr z Libanu, najpiękniejsze jego części oddajecie na ozdobę pałaców; a zresztą gdy nie macie co robić, mówicie: et de reliquo ejus idolum faciam etc.). Falsz np. tego: Nie spiesz z przedsięwzięciem nawrócenia się, może nie dokonasz. (To cóż? czy tonący na okręcie nie będzie, albo nie powinien ratować się dlatego, że może się nie uratuje?). Albo b), rozróżniając dwoiste, prawdziwe i falszywe znaczenie zasady. Np.: Bóg miłosierny grzesznikowi. (Miłosierdzie pomaga powstaniu grzesznika, ale nie usprawiedliwia ciągle grzeszącego. Pokutujący może się odwoływać do miłosierdzia, ale osłaniać się miłosierdziem a nie przestawać grzeszyć, nie można). Albo c), ukazując falsz wniosku, który wyprowadzamy z jakiego prawidła lub faktu. Albo d), zarazem przecząc i zasadzie i wnioskowi; np. są ludzie światowi i usunieni ze świata; jestem światowy, więc mnie nie obowiązuje wyższa doskonalość. (Co do 1. Czy to inna Ewangielia dla światowców, a inna dla pustelników? Czy jawnogrzesznica nie była światowa? Dawid czy nie był światowy? Judyt, Ester, Paula Marcella, nie byłyż że świata? Żeś światowy to żle, bo Chrześcianin, to już obywatel Nieba. Co do 2. Żeś na świecie, to czyżeś nie obowiązany więcej do pokuty? etc.). Albo e), skupiając zarzuty w jednę wiązkę, a potem jeden po drugim je zbijając przez odpowiedzi mocne i krótkie. Te krótkie i jasne rzuty silniej dyalektyki rażą przeciwnika do tego stopnia, że zostaje bez obrony. Te są rozmaite sposoby zbijania błędów. Pokonawszy niemi bładzacego, potrzeba go podnieść, ośmielić, oświecić o tem, co ma zrobić w interesie swojego zbawienia. Ażeby praktycznie użyć tych wszystkich sposobów, jakieśmy podali między sposobami nauczania, pożyteczna jest przedstawić sobie, że stajemy przed człowiekiem, który ma wyobrażenie niedokładne albo fałszywe o przedmiocie, którego nauczamy. Następnie probować wyłożyć mu naprzód przedmiot tak jasno, żeby nie mógł nie rozumieć, potem dowieść go, przekonywać słuchacza dowodami, a dowodząc uważać, czy się dowodzi gruntownie i jasno. Pytać, coby mi jeszcze miał do zarzucenia, coby jeszcze znalazł na odpowiedź, i tak dopóty, aż zda się słuchacz, albo już okaże się nierozumnie upartym.

# Charakter kaznodziejstwa, że się powinno podobać.

#### O potrzebie podobania się.

Podobać się, to przedmiot, w którym się nietylko kompilatorowie retoryk, ale i sami mistrze często mylali. Wielu pomiędzy nimi myśląc, że sztuka podobania się zależy na igraszkach dowcipu, albo na przymiotach mowy podrzędnych, nie chcieli tego przyjmować za istotny i konieczny warunek wymowy, choć cała starożytność osadzała wymowę na tych trzech warunkach: uczyć, podobać się, wzruszyć. Fenelon, który tak w sztuce podobania się celował, w dyalogu o wymowie chce zastąpić warunek podobania się, sztuką malo-

wania; przymiotem wprawdzie, ale już przymiotem drugo-

rzędnym, jak go niżej poznamy.

Sztuka podobania się, nie jestto sztuka zręcznego budowania okresów, bo można się i bez niej podobać, a znowu można i z nią niepodobać się. Szerokie a prawdziwe znaczenie tego słowa podobać się zależy na tem, abyśmy byli słuchani z przyjemnością, zajęciem się i ufnością. Na dojście do tego potrzeba, żeby się kaznodzieja podobał z obyczajów, z przedmiotu nauczania, ze sposobów wypowiedzenia.

Podobać się z obyczajów jestto przez cnotę i dobry charakter wysłużyć sobie taką ufność, takie sprzyjanie i szacunek u słuchacza, aby kaznodzieja i chętne ucho i gotową wiarę dla siebie znajdywał. Bliżej jeszcze, jest to mowie i wykładowi dawać takie piętno i taki kolor cnoty, który zniewoli słuchacza. Bo cnota ma swój wdzięk nienaśladowany, któremu trudno się oprzeć; ona barwi mowę cnotliwego, obleka ją pięknem, łagodnem światłem, budzi taką ufność, która sama jest już jakby połową przekonania. Zresztą ten przymiot kaznodziei później się jeszcze wyłoży.

Podobać się z przedmiotu nauczania, jestto umieć wynaleść przedmiot, i wynaleziony tak dostosować do charakteru, upodobania, uprzedzeń i namiętności słuchaczy, ażeby go nie jątrzyło, a prawda potrzebna wystawała w tak pięknem świetle, tak ponętnie, iżby jej niepodobna było nie uszanować, nie ukochać. Drogą na takie podobanie się, jest zachowanie wszystkich przyzwoitości i ostrożności mowczych, o których uprzednio mówiliśmy.

Nakoniec podobać się ze sposobów wypowiedzenia, jestto wyrazić swoje pojęcia i uczucia z wdzięczną wymową i w sposób najstosowniejszy do słuchacza, do którego mówimy. Ale to jest właśnie punkt sporny. Czy potrzeba gonić za wdziękiem wymowy, albo tem gardzić, jako niegodnem prostoty ewangielicznej nauki krzyża? Opinie za i przeciw popierane są przez ludzi jednakich w enocie i zasłudze. My tutaj ściślej coraz określając to słowo podobać się, trzy zakładamy propozycye: 1) że kaznodzieja nie powinien starać się podobać przez dowcip i wymowę przesadną; 2) przez rodzaj roman-

tyczny; 3) lecz powinien mieć na celu nawrócenie, i to mając na celu, zdobić słowo święte wdziękiem prawdziwej i gruntownej wymowy, ażeby się podobało słuchaczom.

1) Kaznodzieja niema się upędzać za dowcipem i wytwornością wymuszoną.

Kaznodzieja nie powinien upędzać się za dowcipem i wytwornością wymuszoną, bo to jest: a) przeciwne dobremu smakowi; b) zaprzeczone przykładem Chrystusa Pana i Świętych; c) przeciwne zdrowemu rozsądkowi; d) niegodne ewangelicznego kapłaństwa; e) szkodliwe skutkom kaznodziejstwa.

Co do a) Chęć podobania się z dowcipu i wymuszonej wytworności, jest zaprzeczona przykładem Chrystusa Pana i Świętych. Zbawiciel jeśliby chciał, mógłby upięknić swoje nauczanie wszystkiem, cokolwiek ma dowcip najsubtelniejszego i najdelikatniejszego; tymczasem nie było tego w Jego nauce. Wzniosły i glęboki w myślach, prosty jest i popularny w wyrażeniach (wysłowieniu). Nigdzie w nauce nie bawi się w antytezy, nie igra dowcipem. Apostołowie tegoż się sposobu trzymali i wszyscy ze św. Pawłem mówić mogli: A mowa moja i przepowiadanie moje nie w przyłudzających mądrości ludzkiej słowach, ale w okazaniu ducha i mocy, ale w mocy Bożej (I. Kor. II, 3, 4). Boć Chrystus postał mnie przepowiadać nie w mądrości słowa, aby się nie stał próżnym Krzyż Chrystusów (Kor. I, 17). Taka też była metoda kaznodziejów wszystkich wieków. Mężowie apostolscy, Ojcowie święci, ci mistrze opowiadania słowa Bożego, wezwyczajeni do wymowy męzkiej i silnej, która wzruszała słuchaczami, gardzili jako niegodnemi siebie rzeczami, wyszukanemi ozdobami, dowcipem i wytwornością. Czytamy o św. Franciszku Salezym, że raz, kiedy mu każącemu dowcipniej, chciano zaklaskać, porzucił co był przygotował, a zaczął mówić prościej, żeby nie rozdzielić serc między ludzką wymowę a słowo Boże. Coś podobnego czytamy o Taulerze. Dla wdzięku wymowy wielbiła go cała Kolonia (miasto); ostrzegł go którvý pustelnik i on poczał mówić po apostolsku, a już nie

kończono na poklaskach, tylko się bito w piersi i zlewano łzami. Tem wszystkiem już potępione ubieganie się za wytwornościa wymowy.

Co do b) Ubieganie się takie jest przeciwne dobremu smakowi. Dobry smak radziłby kaznodziei, aby naturalnością i prostotą zakrył sztukę, żeby nie rozbijał uwagę między przedmiot główny i akcessoria, żeby nie swoim dowcipem chwalił się i świecił, ale wyjaśnił rzecz główną, jak malarz niszczy ślady pendzla, a o to najbardziej się stara, aby przedmiot wyraził; tak powinien robić i mowca. Potem prawdziwa wymowa leży na gruncie rzeczy, glębokości myśli; igrać więc dowcipem, wysadzać się na drobnostkowe ozdoby, byloby to naśladować dzieci, co wolą blaszki niż złoto, albo słuchacza brać za dziecko więcej lubiące cacka, niż rzeczy użyteczne, łakocie niż pokarm. Jestto osłabiać mowę, jak osłabia kolumny ten, kto je coraz podrzyna i dziurawi na zawieszenie nowego cacka. Zbytek nadto jak we wszystkiem, tak i w okrasach mowy robi przesyt. Potrzeba trochę mieć smaku na to, aby ozdobnym być w stylu; ale ten więcej ma smaku, kto zamiast fraszek w tem upodoba, co jest nauczaniem prostem, silnie przekonywującem, chrześcijańskiem. W słowie Bożem i nauce Kościoła są prawdy wysokie, głębokie pojęcia, na oddanie czego potrzeba, nie igraszek dowcipu, ale wymowy mocnej i jasnej. Skarga i klasyczni kaznodzieje nasi, czy upędzają się za frazą, za aforyzmem.

Co do c) Ubieganie się takie przeciwi się zdrowemu rozsądkowi. Kwintylian w swoim czasie skarżył się, że ta niepomiarkowana chęć podobania się przez wdzięk stylu napadła na adwokatów, którzy w procesach nawet, gdzie szło o fortunę lub głowę, coby mieli dowodzić, przekonywać i poruszać sędziami, bawili się dowcipem a przesypywali odczwy kwiatami wymowy: in ipsa capitis et fortunarum pericula irrupit voluptas. Brak to zdrowego rozsądku. Oskarżalibyśmy o brak zdrowego rozsądku lekarza, któryby u łoża konającego, zamiast ratować, popisywał się z dowcipem. A jeśli to jest nierozsądnem w lekarzu i adwokacie, o ileż to nierozsądniejszem byłoby w kaznodziei, którego tak ważne cele

stawią przed słuchaczem; gdyby on wtenczas, kiedyby należało jak piorunem obudzić zaspanego grzesznika, kiedyby go należało obalić krzykiem krwi Zbawiciela wołającym o pomstę, przerazić pogróżką gniewu Bożego, zbliżającej się śmierci i otwierających się piekieł; gdyby mówić wtenczas on się popisywał z dowcipem, zgromadzał ozdobne myśli, albo budował kunsztowne peryody. Nie sypaniem to kwiatów wymowy pod nogi słuchacza, budzi się w nim bojażń sądów Bożych i nie tem łzy mu się wyciskają. Kiedy się gdzie dom zapalił, mówił św. Tomasz z Wilanowa, czy tam potrzeba pięknych periodów, żeby na gwałt zawołać. Wnieść ztąd łatwo, co za nierozum kaznodziei, który nas chce przerazić i razem dba o podobanie się, który chce wstrząsnąć sumieniem naszem, a zarazem głaskać uszy, który chce grzesznika nawrócić, a ogląda się na chwałę dowcipu swego!

Co do d) Ubieganie się takie niegodne ewangielicznego kapłaństwa. Kaznodzieja taki podobniejszym by był do szkolarza ćwiczącego się w budowaniu okresów, do młodego retora chcącego budzić dla siebie uwielbienie. Byłoby to oddawać słowo Boże w niewolę ludzkiej wymowy, a nie posługiwać się wymową na rzecz słowa Bożego. Byłoby to nie znać tego prawidła św. Augustyna: (de doctr. ch. lib. 4. c. l.) Non doctor verbis serviat, sed verba doctori. Byłoby to wynosić na ambonę nie interes wieczności, nie chwałę Bożą i zbawienie bliżnich, ale ciasne widoki własnej próżności, interes miłości własnej. Byłoby to naśladować tego żołnierza, coby zamiast walczenia z nieprzyjacielem, chciał mu się nadstawiać swoją miną.

Byłoby to i siebie znieważać, biorąc za cel przyjemność dla uszu wtedy, kiedy właściwym celem jest skruszyć serca, nawrócić do pokuty. Którzy tak znieważają kaznodziejstwo, mówi św. Liguori, są wrogami Chrystusa Pana, zdrajcami słowa Bożego, a postępowanie ich zbrodnią przeciw ewangelicznemu kapłaństwu. Nie tak postępował św. Paweł, szczepiąc wiarę w sercach Koryntyan i Ateńczyków; był wymownym, ale nie był przesadnym retorem. I chrześcijański mowca, kaznodzieja, powinien owładać słuchaczem a nie być owla-

danym, być sędzią a nie sądom ulegać, być nauczycielem nie zaś niewolnikiem, i więcej niż nauczycielem, bo powinien być nawracającym. Następnie nie głaskać i pieścić uszy, ale odmieniać i poprawiać serca; nie bawić chorych słuchaczy, ale ich leczyć obowiązany; a jeśli mu się nawijają ozdoby mowy, niech je zabierze ile przedmiot wymaga, byleby ich nie wyszukiwał dla własnej próżności. Niech je zabierze mimochodem niejako, a zawsze pamięta, że jego rzecz nie budzić uwielbienie dla siebie i swojego dowcipu, ale pomagać dusz zbawieniu.

Co do e) Wytworność w mowie przeciwna jest skutkom kaznodziejstwa. Nienodobna, ażeby Bóg błogosławił mowcom, którzy opowiadaja samych siebie; a że bezpłodne jest słowo, którego Bóg łaska nie poświeci, wytworni mowcy na polu kościelnem będa jak owe drzewa o pięknych liściach, ale nie dajace owocu. Po ludzku sadzac, wypada, że jeśli kaznodzieja nadto zwraca uwage na budowe fraz, na wybór wyrażeń, na harmonie peryodów, mowa jego musi być mniej ożywiona, mniej wolna, mniej żywa, mniej tkliwa, bo dowcip zawsze przeszkadza sercu, a słowa wykwintne gruntowi rzeczy. Zupełnie jest inaczej, kiedy kto mniej dbając o zbytek kunsztu wysłowienia, cały się oddaje celowi mowy. Dodać potrzeba, że większa część słuchaczy nie rozumie ani kunsztownych a długich peryodów, ani wyrażeń poetycznych, ani czestych i śmiałych metafor, ani nagromadzonych epitetów, ani słów dawnych odmłodzonych; cała wiec ich troska i zachód, zwykle bywają nieużyteczne. A gdyby nawet i były zrozumiane mowy takie, nie dałyby owocu, bo natchnione więcej duchem świeckim niż ewangelicznym, nie zniosą łaski do dusz i stracą siłę, męzkość, szlachetność i godność słowa Bożego. Już to nie bedzie miecz słowa Bożego, który przeniknie do glębi; bogate draperye, któremi się jego ostrze owije, przeszkodza działaniu na dusze. Nadto między słuchaczami, jedni się naprzód gorsza z tej ostentacyi wymowy, z tej egoistycznej pracy miłości własnej przypietej do świętego kapłaństwa, a drudzy bawią się tylko słuchając tych mów bez żadnego zamiaru nawrócenia się, jakoby mów świeckich, jakoby muzykalnego koncertu dla samego słów

dźwięku: Es eis quasi carmen musicorum (Ezech. 33—32), a kiedy się skończą, hałasują, jak to pięknie, jak cudownie! a nie myślą o odmianie obyczajów; o kaznodziei myślą, a nie o sobie i swoim pożytku. Uganianie się kaznodziejów za wytwornością sprawiło to, że kazania stały się niejako widowiskiem, na które słuchacze przychodzą, żeby lub potępić mowcę, a nie po to, aby się stali lepszymi; przychodzą słuchać nie mowy, któraby ich upamiętała, ale mowy, któraby popieściła harmonią stylu. Ztąd to i lud zepsuty i stracony dla wiary. Ztąd idzie, że i ci nawet, którzy z dobrą wolą słuchać przychodzą, mimowolnie od rzeczy głównej odwróceni bywają i więcej myślą o przyborach prawdy niż o prawdzie samej, o ozdobie zdań, bogactwie peryodów, a nie o rzeczy, która się traktuje, nie o skutkach, jakie wydać powinna.

2) Kaznodzieja nie powinien starać się podobać przez rodzaj rómantyczny.

Jak gdzieindziej tak i u nas rozpadły się umiejętności piękne na dwa ich niby rodzaje: klasyczny i romantyczny. Przeniesiono to rozróżnienie rodzajów i do wymowy. Przez klasyczną rozumieją wymowę, która się opiera na prawidłach podanych przez mistrzów wymowy: Arystotelesa, Cycerona, Kwintyliana; a przez kaznodziejstwo klasyczne to, które się opiera na prawidłach i przykładach Ojców świętych i sławniejszych dawnych kaznodziei. Wymowy tej cechą, jest plan porządny, w którym się wszystkie części wiążą, wykład jasny, określenia ścisle, dowody gruntowne, tok mowy logiczny, styl płynny i naturalny, wyrażenia właściwe i nieprzesadne, poruszenia oratorskie oparte na prawdzie, słowem wymowa klasyków, t. j. mowców uznanej już powagi. Rodzaj tak zwany romantyczny, wszystko to lekceważy, nie chce się ścieśniać prawidłami porządnego rozumowania i myślenia, wykładem religii, tajemnic, przykazań; prawidła retoryczne uważa jak spowicie dziecka, jak więzy i pęta na geniusz. Następnie opuszcza się na wybuchy niczem niekrępowanej wyobraźni, przebiega pod jej kierunkiem przedmiot, gromadząc bezladnie środki i dowody, a nie szukając ich podług prawidel retoryki; sypie ozdoby, obrazy, słowa wielkie, nie oglądając się ani na ścisłość, ani na stosowność, stąd nielogiczny, wyrażenia potworne, pojęcia nieokreślone, bez precyzyi, i jakby opozycya przeciw złotego wieku literatury. Położywszy takie pojęcia klasycyzmu i romantyzmu, powiadamy, że kaznodzieja niema się starać podobać się przez rodzaj romantyczny.

3) Kaznodzieja w celu nawrócenia, powinien upiękniać słowo Boże wdziękiem prawdy i gruntownej wymowy, ażeby się podobało słuchaczom.

Żeby się o tem przekonać, zwróćmy uwagę na serce ludzkie, na szacunek należny słowu Bożemu, na to co o tem myśleli i jak robili najwięksi kaznodzieje starożytności.

A naprzód, zwrócmy uwagę na serce ludzkie. Znajdujemy w niem tajemny mimowolny szacunek dla wymowy. Ona skupia uwagę, budzi interes, zawiesza niejako całe zebrania u ust biegłego mowcy, znajdujemy naturalny wstret ku tym, którzy źle mówia. Jakkolwiek zaś w tym pociagu i wstręcie jest miara miłości własnej, i jakkolwiek niedobrze uganiać się za przyjemnościami wymowy i w uczeniu się, takim wszakże już jest człowiek, trzeba go takim przyjąć, i żeby być słuchanym trzeba mu się podobać, i trzeba mu się podobać, żeby go nauczyć i przekonać. Bo trudno go poruszyć nie podobając się, a łatwo narazić cały przybór nauki na bezskuteczność, opuszczając trafianie do jego upodobań. Platon tak surowy, wykładając retorykę w swoim Gorgiaszu, zaleca Xenokratesowi: "składać ofiarę Gracyom", a do Diona powiada (w 4-tym liście): "że podobać się ludziom, to konieczny warunek wszelkiego powodzenia". Arystoteles podobnie naucza: "że ze względu na złe usposobienie i słabość słuchaczy, forma nauczania nie będzie obojętna, bo jedna będzie przyjęta, a druga nie.

Jeżeli ten wzgląd jest sprawiedliwy w wymowie świeckiej, sprawiedliwszym jest jeszcze w wymowie kościelnej, w której o to idzie, aby słuchacze smakowali w prawdach, z których wypływają dla nich ciężkie obowiązki.

Zle usposobienia, o których mówi Arystoteles, zwiększają się w miarę ofiar, na które wywołuje słuchacza kaznodziejstwo. Serce słuchacza przerażone obowiązkami, rzuca się na wszystkie sposoby, aby jej nie przyjąć. Rzuca się na słowa, żeby się nie dać pokonać przez rzecz, rzuca się do krytyki, aby się obronić przekonaniu i poruszeniu. Dowcipem broni swe serce, a jeśli już go pokonywa jawność dowodów, jeszcze trwoga nie dozwala woli pokonać. Dzieje się wtenczas, co Pismo mówi: video meliora proboque, deteriora sequor. Żeby takie usposobienia pokonać, jakiejże to potrzeba wymowy, jakiego starania i przemysłu, ażeby podobając się umysłowi, ująć za serce. A jeśli dojść do tego trudno i przez wymowę, jakżeby trudniej było, gdyby mowa po taki cel sięgała, a była suchą, bez wdzięku. Chociaż się zdarza spotykać czasem ludzi tak dobrej woli, że samą się pokonywają prawdą, częściej jest wszakże, że się ludzie biorą prawdy, ale przez przynętę rozkoszy wymowy. Dlatego św. Augustyn (de doct. Chr. lib. 4, 25) powiada: Illum qui est dilectatione affectus facile quo volueris duces, nemo flectitur, qui moleste audit. Żeby słuchali skutecznie, potrzeba żeby słuchali chętnie libenter, a jak chętnie słuchać będą, jeżeli mowa wdziękiem swym nie pociagnie? Quis eum velit audire, nisi auditorem nonnulla suavitate detineat. Przez wdzięk i urok jest droga do serca; potrzeba się podobać, żeby nakłonić serce.

Powtóre. Kaznodzieja przez szacunek dla słowa Bożego, nie powinien zaniedbywać ozdób prawdziwej i gruntownej wymowy. Ciało Eucharystyczne Zbawiciela, Jego nauka i słowo równie są święte. Jeżeli szacunek dla Ciała Zbawiciela słusznie nakłaniał wiernych wszystkich wieków do poświęcenia srebra, złota i wszystkich drogości na ozdobę naczyń mieszczących Najśw. Sakrament, słuszna by też rzecz była, aby na godne opowiadanie słowa Bożego, kaznodzieje używali wszystkiego, co ma najdoskonalszego wymowa. Jakby więc był winnym, ktoby Najśw. Ciało Zbawiciela składał w naczynia nieprzystojne, równie winnym będzie, kto słowo Boże podawać będzie niedbale, kto się nie postara o wszystkie ozdoby, przez któreby ono większą miłość i szacunek w ser-

cach jednało. Jeżeli ludzie dla ziemskiej wymowy, tyle ponoszą ofiar, winnym byłby kaznodzieja, któryby zgoła nie pracował nad godnem opowiadaniem słowa Bożego. Spojrzyjmy na miejsca sądowe, trybuny, pisma publiczne i teatra, jaki tam wszędzie ruch, aby wymowa była świetną i zwycięzką. Mowcy starają się o język czysty, świetny i silny; pisarze pracują nad stylem, aktorowie nużą się w pracach około pięknego wysłowienia, pracę, spoczynek, wygody, wszystko składają w ofierze. A jeśli dla celów ziemskich tyle się ponosi usiłowań i pracy, jakby przytem wyglądała niedbałość kaznodziejów, odważających się opowiadać słowo Boże zimno i niezgrabnie, bez pracy około wydania go w sposób uroczysty.

Potrzecie. Kapłan podług przykładu i przepisów najznakomitszych kaznodziei, powinien otaczać słowo Boże całym majestatem wymowy. Pisarz znakomity, który najlepiej zgłębił pod tym względem tradycyę Kościoła, uczony Tomassinus (ancienne et nouvelle discipline t. II, liv. 3, Chap. 83), utrzymuje, że większa część biskupów i kapłanów, z trzech czy czterech pierwszych wieków, mieniac pomoc wymowy być zastąpioną przez dar cudów, przestawała na nauczaniu prostem, lejac z serca napełnionego darami Ducha św., słowa, światło i łaskę, ale skoro, dodaje, stał się rzadszym, św. Biskupi poczuli się do obowiązku posiłkowania się sztuka wymowy, i w tem znależli sposób skuteczny nawracania ludów. Widzimy to jaśniej na Ojcach świętych Greckich i Łacińskich. Pierwszego między Ojcami Greckimi spotykamy św. Grzegorza Nanzyanzeńskiego, który gardzac drobnostkowemi ozdobami, największy objawia szacunek dla wszystkiego co gruntownego i użytecznego posiada wymowa. Sam zaś w pismach swoich naucza, że dla ukształcenia się w wymowie, przebiegał lądy i morza, i nie żałuje, powiada w mowie 3-ej, prac, starań, przez które tę użyteczną zdolność nabyłem, pragnąłbym dla niej całej mocy... wszystko opuścitem dla Boga. mówi w mowie 12-ej, to jedno co mi dobro zostało... przykładalem się do wymowy, obrałem ją za moją cząstkę i nie opuszczę jej. W mowie 27-ej powiada, że się kształcił w wymowie, ucząc się z pisarzy świeckich, że poświęcił tę pracę przez czytanie ksiąg świętych i przez żywotne drzewo krzyża; że nie podziela uczucia tych, którzy przestają na mowie suchej, niekształtnej, bez podniesienia drugich, z pogardą prawideł, osłaniając swoje nieuctwo i lenistwo, myśląc, że w tem naśladują Apostołów, zapominają, że Apostołowie cudami przemawiali. Św. Bazyli przyjaciel św. Grzegorza, równie się ćwiczył w wymowie, a na mownicy w Neocezarci rozwinał ją w całym blasku. W ślad za dwoma tymi wielkimi kaznodziejami okazał się św. Chryzostom, który nie przestając ciągle się ćwiczyć w wymowie, naucza w traktacie o kapłaństwie, że powinnością pasterza jest rozwijać jak można najwięcej talent słowa, bo od tego wiele zależy zbawienie dusz wiernych, i wykazuje, jak błądzą ci, którzy ani cnót św. Pawła, ani apostolskiego daru czynienia cudów nie majac, zaniedbują pomocy wymowy, którą sami święci apostołowie nie gardzili. Tęż samą naukę znajdujemy i u Ojców św. Łacińskich. Św. Ambroży (de Officiis) powiada, że mowa kaznodziei, odrzucając wytworność przesadną, powinna mieć wdzięk i przyjemność: non affectata elegantia, sed non intermissa gratia, i sam zachowywał to prawidło. Poświadcza temu św. Augustyn (Confes. lib. 5, cap. 13, 14), mówiąc, że kazywał z takim wdziękiem, iż słuchacze w świętem upojeniu czuli sie porwanymi, a o własnych wrażeniach dodaje: Możebym się nie nawrócił, jeślibym pociągnionym nie był na kazanie przez wymowę Ambrożego, bo mniej szukałem gruntu rzeczy, jak sposobów, któremi był wypowiedziany. Ale prawda, którą mniej ważyłem, wchodziła we mnie z wdziękiem wymowy, za którym goniłem. Nie w mojej było już mocy te dwie rzeczy rozdzielać; kiedy serce moje otwierałem piękności wystowienia, jednocześnie prawda wchodziła do mnie i zapanowała w moim umyśle. Wedle przykładu św. Ambrożego, św. Augustyn sam do kaznodziejstwa przyjął wszystkie pomoce wymowy i zalecał je uprawiać kaznodziejom. Nauczanie kaznodziejskie przyrównał do pokarmu; a jak pokarm tem milej nakarmia, im jest lepiej przygowodziejstwo tem bardziej naucza, im jest staranniejsze i wydziejstwo tem bardziej naucza, im jest staranniejsze i wydziejstwo tem bardziej naucza, im jest staranniejsze i wydziejstwo tem milej nakarmia, im jest lepiej przygotowany, tak kazno-

SEMINARY ELLICOTT CITY, MD mowniejsze. W tym celu ulożył cztery księgi de doctrina Christiana, gdzie do kaznodziejstwa stosuje prawidła dawnych retorów, a zwłaszcza Arystotelesa i Cycerona. Św. Hieronim rozwija też naukę w liście do mowcy Magnusa; wylicza świętych pisarzy i autorów kościelnych, którzy na obronę Chrześcijanizmu użyli wymowy, powołuje się na przykład św. Pawła, cytujacego poetów greckich na poparcie Bożej nauki, naśladującego w tem Dawida, który ściął głowę Goliata własnym jego mieczem. Wypada ztąd, że chrześcijański mowca starać się ma o podobanie sie nie dla samego podobania się tylko, ale dla łatwiejszego nakłonienia słuchacza ku prawdzie, dla skłonienia go do ochotniejszego sluchania i pełnienia Bożej nauki. Ornatu non jactanter sed prudenter utamur, non ejus fine contenti quo delectatur auditor, sed hoc potius agentes, ut ipse ad bonum, quod persuadere volumus, adjuvetur (de doctr. Chr. libr. IV, c. 25). I oto dlaczego Duch św. powiada, że język mądrych upięknia naukę, a wdzięk ich mowy tak słodki uchu, jak ustom plastr miodu. Lingua sapientium ornat scientiam (Prov. 15-2). Favus mellis composita verba. (Prov. 16, 24).

Jeśliby więc przeciwko temu, o czem mówimy, zarzucano, wskazując na prostotę wymowy pisarzy świętych, odpowiedzielibyśmy: 1) że świętość i dar czynienia cudów, wystarczalyby im do nawracania, do którego więc nie potrzebowali pomocy wymowy, której my potrzebujemy; i dziś misyonarze w Chinach nie tyle w nawracaniu pogan potrzebują wymowy, ile jej potrzebuje kaznodzieja, chcacy już chrześcijan nakłaniać do życia wedle nauki Chrystusa; 2) że mowa czysta, prosta, z jaką opowiadają tajemnice wiary, sama jest darem cudownym, następstwem bezpośredniego natchnienia Bożego, niepodobnym do udania przez zwyczajnego człowieka; 3) że w Piśmie św. obok kart spisanych z nadzwyczajną prostotą, spotykamy przykłady najkunsztowniejszych ozdób wymowy, które dziwiły retorów dawnych i późniejszych (ukażem to niżej). A jeśli w księgach świętych sztuka niewidna, to nie dlatego że jej niema, ale że

święci pisarze (wedle św. Augustyna de doctr. chr. 10, 14) jej nie pokazują: non quia non habent, sed quia non ostendunt, bo doszli najwyższej doskonałości w wymowie, która na tem zależy, aby ozdoby mowcze tak zrobić naturalnemi, iżby z nich nie przebijała sztuka. Desinit ars esse, si apparet, mówi Kwintylian (lib. 4, c. 2. ad finem). Prawda, że św. Paweł nazywa siebie imperitus sermone, ale to nie znaczy, jakoby nie umiał zręcznie bronić prawdy, bo sam dodaje: sed non scientia, a pokażem to niżej, że łączył w sobie wszystkie przymioty najwyższego mowcy. Przeto więc tak powiedział o sobie, albo i dlatego, że rodem będąc z Tarsu, nie mówił najpiękniejszym językiem greckim, a używał mowy Helenistów, zepsutej przez żydów.

Jeśliby nam znowu zarzucano, że chcieć nawracać przez środki ludzkie, trafiając do imaginacyi i namiętności, jestto obalać krzyż Chrystusa Pana, odbierać mu jego sile i chwale, używać środków niegodnych chrześcijańskiego mówcy, odpowiemy: 1) że chociaż dzieło nawracania duszy jest dziełem Ducha św., kapłan będąc Ducha tego narzędziem: Dei enim adjutores sumus, wszystko ma czynić w pomoc Duchowi św., a jako nikt nie zarzuca lekarstwa w chorobie dlatego, że skutek lekarstwa od Boga zależy, tak też wszelkiej potrzeba użyć pomocy wymowy, choć słowo człowieka byle do skutku, ile mu łaska Boża pomoże; 2) że wyobraźnia i namiętność sa to doskonałe dary Stworzyciela, i dobrze kierowane moga nam pomagać do doskonalości i chwały. Zbawiciel czyż się nie odzywał do wyobraźni tej władzy pojmowania rzeczy pod obrazami zmysłowemi, bo cóż to są jego parabole, przypowieści i podobieństwa! Albo czyż sam nie doświadczał namiętności, t. j. wzruszeń duszy unoszącej się ku jakimś przedmiotom? Nie oburzyłże się w kościele? Albo na faryzeuszów? Nie byłże smutnym w Ogrodzie oliwnym? Albo nie płakał nad Jeruzalem? Jeżeli można nadużyć, to też i pożytecznie można używać wyobrażni i namiętności. Ze wszystkiego cośmy przebiegli wnieść wypada, że 1) kaznodzieja znać powinien prawidła wymowy, i jej używać na obronę i korzyść prawdy;

2) że powinien gotować i opracowywać nauki swoje, Boga mieć na głównym celu, a podobać się słuchaczom dlatego tylko, żeby ich ku Bogu obrócić.

#### O sposobach podobania się.

Wedle wyżej położonych zasad, kaznodzieja ma się starać podobać się z obyczajów, z ważności obieranych przedmiotów i sposobu ich wypowiedzenia. Żeby się podobał z obyczajów, ma być przykładnym we wszystkiem, a szczególnie w miłości i słodyczy obejścia się. Słowa jego i gesta, spojrzenie i rysy twarzy winnyby wyrażać cnotę i świątobliwość. Na ambonie szczególnie się wykazywać powinien tkliwie przyjaznym dla swoich słuchaczy, nie przez pochlebstwo, któreby upadlało jego posłanie, ale przez żywe pragnienie coraz wyższego dobra, ale przez wskazywanie im ich powinności, jako drogi do szczęścia, a szczęścia ich jako dobra własnego. Mowca, który żywo podziela dobro i szczęście nasze, predko zostanie umiłowanym, a wtenczas już i zostanie kierownikiem woli naszej. Żeby się podobał z istoty i ważności podobanych przedmiotów, potrzeba żeby umiał zręcznie omijać wszystko co bezużytecznie drażliwe, i umiał przywiązać słuchacza do opowiadanej prawdy. O wyborze takim przedmiotów, mówiliśmy wyżej. Nakoniec, żeby się podobał ze sposobów wypowiedzenia, kaznodzieja powinien naprzód strzedz sie wszystkiego, coby ukazywało jego nieumiejętność i niedbałość, unikać wad stylu, niezgrabnych gestów, niedbałego wysłowienia, mowy bez życia, a nadewszystko rozwlekłości, owocu lenistwa, bającej o rzeczach, jakie się nawiną, bez porzadku, wyboru i rozmysłu, wpadającej w powtarzanie jednychże rzeczy, czy nudzących już trywialnych pryncypiów, czy żółciowych napaści i strofowań. Stąd i św. Augustyn zaleca w wypowiadaniu rzeczy nawet najprostszych troszczyć się, żeby nie nudzić słuchacza. Nolumus fastidiri, etiam quod submisse dicimus (de doct. chr. lib. 4, 56).

Ale jeśli kaznodzieja obowiązany strzedz się lenistwa około sztuki podobania się słuchaczom, jest, powiada Lafon-

taine, sztuka podobania się bez myślenia o tem. Zdarza się bowiem, że się często niepodobamy słuchaczom, dlatego właśnie, że się podobać staramy, i jeszcze tą żądzą podobania się gorszymy. I znowu się zdarza, że nie dbając o podobanie się, podobamy się więcej, jak to było z Demostenesem, choć tak surowo strofował Ateńczyków.

Zostawałoby jeszcze rozebrać środki podobania się.

Retorowie podają je w prawidłach o doborze wyrazów, budowie zdań czyli okresów, ozdobie wysłowienia, kolorze i rozmaitości stylu, a sposobach interesującego przedstawienia swojego przedmiotu. O czem wszystkiem dla uniknienia powtarzań powiemy w miejscu, w którem prawidła stylu i wysłowienia podawać będziemy.

### Charakter kaznodziejstwa, że powinno wzruszać.

#### §. 1. 0 potrzebie poruszania.

Poruszać, dotykać, wstrząsać, jestto obudzać głębokie w duszy skłonności, uczucia, ażeby tem wywołać wolę i gotowość odpowiednią do przedmiotu. Jestto (lepiej określa św. Augustyn de doctr. chr. 4, 27) doprowadzić słuchacza, ażeby kochał to szczęście, które mu się zapowiada, bał się tych kaźni któremi mu się grozi, brzydził się złem które się potepia, ujał się dobra które mu się zaleca: ita flectitur ut amat quod polliceris, timeat quod minaris, oderit quod arguis, quod commendas amplectatur. Jestto nietylko oświecić i przekonać, ale skłonić do pójścia za światłem, ale pociągnać wolę, oderwać słuchacza od niego samego, aby go oddać prawdzie i cnocie. Poruszenia kaznodziejskie różnią się od poruszeń, które używają inne wymowy; w sztuce dramatycznej idzie o poruszenie na tak długo jak trwa widowisko; w wymowie sądowej, dopóki się nie ułoży i postawi wyrok; w wymowie obozowej, dopóki duch męstwa nie obudzi gotowości na poświecenie się; w kaznodziejstwie o wzruszenie, obudzenie uczuć, któreby trwały, o odmienienie woli stanowczo i na zawsze. Co jeszcze stanowi trudność w kaznodziejstwie, jest to, że kiedy we wzruszeniach sadowego mowcy, sedzie jest obojetnym, to w kaznodziejstwie słuchacz jest sedzia i strona, i co chwila opierać sie gotów wzruszeniom. W epoce najobfitszego nawracania sie do wiary, potrzeba szukać umiejetności poruszania, a i tam jeszcze ominać ów peryod, w którym cud poczynał, a upomnienie kończyło dzieło wzruszenia i nawrócenia. W tym peryodzie jeszcze nie widać działania wymowy. Znaidujemy to później, kiedy św. Augustyn był jeszcze kapłanem tylko, a biskup Walery przybrał go sobie na kaznodzieje, mieszkańcy Hipony mieli zwyczaj obchodzić uroczystość św. Leoncyusza biesiadami i wesołościami, które przeszło w opilstwo i rozpuste. Św. Augustyn przedsiębiorac obalić ten zwyczaj, a lud szemrze, każe raz pierwszy, tłumy się opieraja. Nazajutrz każe raz drugi, wypowiada cała boleść, jako przez miłość ku nim poczuwa, prosi, błaga, zaklina na rany Chrystusa Pana, na koronę cierniowa, na krzyż i krew Zbawiciela, na miłość sedziwego Walerego, który postawił przed nimi Augustyna na pomocnika ich zbawienia a nie na świadka ich zguby, na bojaźń kar Bożych. Musiała ta miłość i gorliwość trafić na poruszające słowa, kiedy całe zebranie jako jeden mąż plakać zaczęło. Ze łzami słuchaczy, kaznodzieja swoje połaczył, aż odniósł zwycięztwo. Zły zwyczaj ustał, a ustał na zawsze.

Tenże św. Doktor znajduje w Cezarei stary obyczaj bawienia się barbarzyńskiem widowiskiem, którem się lud bardzo lubował. Wchodzi na mownicę z zamiarem zniesienia tego zwyczaju, uderza na to całą siłą swojego geniuszu. Słuchacze mu przyklaskują; widzi, że to nie doprowadza do skutku. Nastaje więc z większą gwałtownością, już placzą, i wtenczas się św. Augustyn zaczął skutku spodziewać. W rzeczy samej, dodał sam to opowiadając zdarzenie, lud wyrzekł się widowiska, i już lat 8 jak się nie powtarza. Oto co znaczy talent i umiejętność wzruszenia. Miał go św. Chryzostom i działał przezeń w wielu zdarzeniach, i w owem, gdy przez

usta Flaviana biskupa antyocheńskiego ułagodził gniew Teodozego przeciwko mieszkańcom Tessaloniki. Na takie poruszenia nie natrafi mowca, którego wymową więcej porusza próżność i miłość własna, niżeli założony wyższy interes. Demostenes nie szukał tego słowa; jak pięknie mówi. Jego poruszeń ten był koniec: idźmy, idźmy przeciwko Filipowi. Jeślibym każąc miał słuchacza tak zimnym, tak spokojnym, że się rozpatruje w moich gestach, że je rozsadza, że się lubuje moją mową, jak muzyka jaką, a potem gada o mnie: ..jak pięknie mówi! jaki to mowca! - chybilbym wtenczas, nie jestem dobrym kazuodzieją. Ale jeśli przez czas gdy mówię, słuchacz jest głęboko wzruszony, jedynie zajęty prawda którą opowiadam, jeżeli niema czasu przesadzać mojej wymowy, jeślim go tak pociągnął za sobą, że prawie niema czasu odetchnąć, jeżeli mu drga serce, piersi wydają westchnienia, oczy łza zapływaja; jeżeli już postanawia, już niejako przysięga, - ja umiem wzruszyć i wymowa moja dosięga celów. To robić za pośrednictwem wymowy, jest poruszać.

Nie wszystko w kaznodziejstwie do tego dąży, aby poruszać; ale poruszać jest i charakterem i przymiotem i warunkiem kaznodziejstwa. Bo cóż znaczyć będą słowa: uczyć, podobać się, kiedy ich nie dopełni to, żeby nakłonić słuchacza do kochania i pełnienia obowiązków, które się przekładają? Nie dochodzić do tego końca, byłoby to zatrzymać się w pół drogi. Lepiej to wypowiada św. Augustyn (de doctr. chr. lib. 4, 25). Victoriae est flectere, quia fieri potest ut (auditor) doceatur et delectetur, et non assentiatur; quid autem illa duo proderunt, si desit hoc tertium. Žeby tam dojšć, nie dość jest pokonać umysł słuchacza; człowiek często zna dobro, i choć go do niego sumienie woła, trzyma się złego: video meliora proboque, deteriora sequor. Trzeba go wziaść za serce, w którem jest siedlisko woli i szlachetnych przedsięwzięć; ztamtad idzie zwycięztwo mowcy nad słuchaczem, a droga do niego, to sztuka wzruszenia. Serce człowieka ma mnogo organów; one się budzą ku działaniu przez oratorskie wzruszenia. Zręcznie ich używając pokonywa się opór, doprowadza się do zmiany sądów i uczuć do nienawiści złego, które sie milowało, do milości dobra, którego się nie lubiło. Wola bez namiętności, mówi Plutarch, jestto okręt, który czeka wiatrów dla żagli, żeby popłynał. Serce człowieka skażonego przez grzech pierworodny zwykle słabo lubi enote i nakłania się do niej przez mowę poruszającą uczuciem: zimne jest ku dobremu, a zapala się ku niemu przez słowo gorace. Nie dość więc kaznodziei, mówi św. Franciszek Salezy, dać poznać i zrozumieć co dobre, potrzeba ku temu ogrzać wole; jak niedość słuchaczowi wyjść z kazania z przekonaniem tylko, że trzeba być cnotliwym, potrzeba żeby zeń już wyszedł cnotliwym, t. j. z mocnem pestanowieniem cnoty. Gdyby słońce dawało samo światło bez ciepła, zawsze byłoby najpiękniejsza świata ozdoba, aleby nie było źródłem życia, przyczyna piękności żyjącej natury. Tak i wymowa, któraby zostawiała słuchacza w ochłodzie, nie zatrzęsła jego sercem, nie obróciła woli do stanowczych przedsięwzięć, mogłaby połyskać pięknościami rozumu, aleby nie była plenną i użyteczną wymową. Zawszeby jej brakło warunku istotnego, którego wymaga św. Augustyn (de doctr. chr. 4, 27), mówige: Flectendus auditor ut moveatur ad agendum.

Jeżeli zaś kaznodzieja poruszy serca, wszystko otrzyma. podoba się, bo zawsze się podoba mowca który porusza, i tem więcej się podoba im bardziej porusza. Wtedy słuchacza przekona, i dowody jego dojdą do skutku, bo rozum już się przeciwić przestanie. Skoro się serce poddało, osta tnie nad słuchaczem odniesie zwycięztwo. Przez poruszanie to raczej, niż przez rozumowanie, nawraca się bliżni, za serce się łacniej prowadzi niż za rozum, bo więcej serce niż rozum jest przyczyna tak dobra jak złego. To nam objaśnia, dlaczego nieraz mierne kazania, ale pelne uczucia, więcej dają skutków od mów doskonałych pod względem wypełnienia wszystkich wymagań sztuki. Uczucie jest duszą wymowy i zdolne poruszanie uczuć, to jest co sprawia nawracania się, restytucye zgody. Cała tajemnica osiągania celów wymowy jest w tem, żeby poruszyć serce; bo od skłonionego serca wszelką już można wywołać ofiarę. Chrystyanizm wreszcie jest religią całą, opartą na uczuciu; działanie więc na uczucie, jest i być powinno charakterem i duszą chrześcijańskiej wymowy. Mówić o chrystyanizmie z suchością, chłodem i bez uczucia, nie jest to być kapłanem; jestto nie pamiętać, co się winno Bogu, w którego się sprawie staje, co się winno bliżniemu, którego interes wiecznego szczęścia lub zatracenia się prowadzi, co się winno samemu sobie; bo powody które oznajmia, samego kapłana się dotycza, za które jeszcze i odpowiedzialny jest przed Bogiem. Zdala więc od ambony kapłanom, którzyby z takim chłodem kazywali, jakby im jedno było, czy się ludzie nawracają lub nie. Kwintylian o świeckiej wymowie uczy, że wzruszenia są istotną częścią sztuki mowczej, są duchem, który tchnie życie w wymowę, która bez tego jest suchą, zimną, niesmaczną, słabą i martwa. Hoc opus hic labor est, sine quo cetera nuda, jejuna infirma et ingrata sunt (lib. 6, 2). A jeżeli się tego w wymowie świeckiej wymaga, jak żeby nie wymagać w kaznodziejstwie? gdzie idzie o to, aby wszystkie opory i wstręty pokonać, dla ujęcia się interesów tak ważnych, bo wiecznych. Podobając się a nie poruszając w podobnych przedmiotach, można zdobyć tytuł zdolnego mowcy, ale nigdy dobrego kaznodziei Apostoła.

#### §. 2. O sposobach wzruszania.

Poruszać, wstrząsać jest to jakeśmy powiedzieli, wybadać z serca człowieka skłonności, uczucia, i niemi kierować ku dobremu. Widoczna ztąd, że kaznodzieja chcący to sprawiać, znać powinien czem się i jak się serce człowieka porusza, czyli znać serce samo. Jestto ważna umiejętność dla mowcy, umiejętność, która go doprowadza do najpiękniejszych tryumfów. Ztąd to i niezmierna użyteczność teoryi o skłonnościach i namiętnościach, jaką poda Arystoteles w 2-ej księdze swojej Retoryki, jaką i w filozofach znaleść możemy. Ztąd też korzystne bardzo zgłębianie własnego serca, dla nauczenia się w niem tych tajnych sprężyn, które podobnież sercami drugich ludzi poruszają. Przypuściwszy już tę umie-

jętność czy znajomość serca, za wiadomą wskażem dla kaznodziei: 1) Żródła z których ma czerpać wzruszenia; 2) warunki dla sprawienia takich poruszeń; 3) Sposoby kierowania niemi.

#### I. O źródłach wzruszenia mowczych.

Cycero zaleca mowcom, ażeby zawczasu w długich studyach i głębokich rozwagach opatrzyli i przygotowali pewne ogólne względy o prawdach, któreby potem były źródłem gotowem i wciąż otwartem na wyczerpywanie sposobów naklaniania i pociagania słuchaczy. Locos multa commendatione atque meditatione paratos atque expeditos habere debetis (de orat. 2, 26). Takie dla siebie źródło, kaznodzieje mający na celu pomagać zbawieniu ludzi, gotować mogą z wczesnego obmyślania pobudek i środków do doskonałości chrześcijańskiej i zbawienia dusz. Już zaś głównemi środkami albo stopniami przez które dusza przechodzi do uświatobliwienia się i doskonalości, sa: wiara, bojaźń Boska, nadzieja i miłość. W zglębieniu znaczeniu tych wielkich słów, we wczesnem przygotowaniu dobrych o nich pojeć, leżeć beda owe źródła wzruszeń mowczych do czerpania kaznodziejom. Rozpatrzym to bliżej.

Pierwsze źródło wzruszeń kaznodziejskich: Wiara.

Kaznodzieja, któryby pragnął wzruszać słuchaczy w sposób godny wymowy kościelnej, powinien się wznieść po nad poziome widoki, względy, interesa materyalnego świata i rozumu, a przedmiot obrany okazać niejako w aureoli czystych światel wiary. Z wysokich tylko stref wiary, wymowa jego dostanie górności, przerażenia, tkliwości i podniesienia; wszystkiego co szlachetniejsze uczucia wzbudzi, wstrząśnie, duszami serca porwie, wolę wyżej pociągnie. Nieprzebranem, niewyczerpanem źródłem najpiękniejszych wzruszeń, jest wiara. W jej poglądach wszystko jest wielkie, wspaniałe. W jej myślach o czasie i wieczności, w jej objawieniach o Bogu, Jego opatrzności, sprawiedliwości, miłości i wszystkich niewypowiedzianych jego doskonałościach; w jej opowiadaniach

o Zbawicielu, jego poselstwie, cudownościach życia i śmierci, w Jego kapłaństwie ziemskiem i niebieskiem, ile to nadprzyrodzonego światła. W jej naukach o odkupionym chrześcijaninie krwią Zbawiciela, o dziecku Bożem, dziedzicu Nieba, przybytku Ducha św., ile tkliwości. W jej celach około Sakramentów, ofiary, modlitwy, przez które człowicka z Bogiem, ziemie z Niebem połacza, jakie wzniosłe założenie. W jej prawach o świątobliwości życia, o wzajemnej miłości, jakie to dażenie i jakie podniesienie człowieka! Wiara od Boga rzucila na świat te wielkie myśli, któremi żyje i wznosi się sprawiedliwy, które wykształciły Apostołów, męczenników i bohaterów chrześcijańskich, które podniosły serca chrześcijańskie po nad interes ziemskich bogactw, rozkoszy, honorów, wyżej po nad wszystko co mija, co czasowe, do Boga, do wieczności. W wierze więc, która takie wzniosłe uczucia roznieca i wedle miary swoich widoków, wielkie czyny obudza, jest siła, moc i potęga na serce człowieka. Wiara więc jest źródłem bogatem, niewyczerpanem dla wymowy; jest takiem niewyczerpanem źródłem dla mowczych wzruszeń. I kaznodzieja, który to źródło obezna, który się na czerpanie z niego przygotuje, a czerpać będzie nie samem zimnem i ziębiącem wszystko naczyniem rozumu, ale władzami serca (corde creditur), wyczerpnie z niego tysiące środków na poruszenie słuchacza, na tryumf kościelnej wymowy, bo i powiedziano: Haec est rictoria, quae rincit mundum, fides nostra (Joan. 5, 4).

Drugie źródło wzruszeń kaznodziejskich: Bojażń Boga. Smutna to, prowadzić człowieka do dobrego przez bojażń. Bojażń nie jest tak szlachetną jak miłość, i z niej płynące uczucia. Ale taką jest skłonność człowieka ku złemu, że go od niego odwracać potrzeba okazywaniem chłosty. Krnąbrny, niekarny to sługa Boży ten człowiek: nieraz go trzeba przerazić, grzmiąc mu nad uchem pogróżką sprawiedliwości pomsty. Ta to jest, dlaczego prorocy, sam Chrystus Pan, św. Paweł, przemawiali językiem siejącym trwogi w sercach słuchaczy. To też jest, dlaczego wszyscy wielcy kaznodzieje obracali się do uczucia bojaźni w sercu ludzkiem. Bojaźń

Boga istniejąca w sercu ludzkiem, jest dla wymowy kościelnej źródłem wielu użytecznych wzruszeń. Jak chrześcijanin rzadko, spokojnie i obojętnie zwraca uwagę na takie przedmioty, jak śmierć, sąd, wieczność i piekło; tak kaznodzieja ze śmierci, tej zdrajczyni bezpieczeństwa naszego, ze sądu który tak straszny, wyczerpnie broń na odwłoki nawracania się, na ostateczne niepokutowania, na nadużywania łask Bożych, na te i graniczące z temi występki. W prawdach tych pełnych trwogi przygotowane ma źródło, i sam je więcej sobie przygotować powinien, na wzruszenia mówcze i na działania przez nie z korzyścią zapamiętałego słuchacza. Czerpiąc z tego źródła mowczych poruszeń, kaznodzieja powinien: 1) nie przesadzać w prawdach Bożych dla zrobienia ich straszliwemi. 2) Przerażać nie z gniewem wtrącającym już słuchacza w nieszczęście, ale z miłością pragnącą go od ukazywanych nieszczęść ratować. 3) Nie kończyć na przerażeniu, ale się starać podnieść i ośmielić przerażonego, wskazawszy przepaści jakie ma przed sobą, ukazać drogi ocalenia, wąskie ścieżki do Nieba; wprowadzać na nie póki czas jeszcze, prostować zbytnie ufności, ale nie zabijać nadziei. Opowiedziawszy o Bogu strasznym sędzi dla zatwardziałych, opowiadać o Bogu pełnym milosierdzia dla opamiętanych. Dopomagać każdemu grzesznikowi, ażeby mógł z Psalmista powiedzieć: Misericordias Domini in aeternum cantabo.

Trzecie źródło wzruszeń kaznodziejskich: Nadzieja.

W pojęciu nadziei mieści się nowe bogate żródło najpiękniejszych kaznodziejskich wzruszeń, w którem z rozkoszą czerpać może kaznodzieja kochający Boga i braci. Bo rzeczywiście cóż rozkoszniejszego jako obracać słuchaczy swoich ku miłosierdziu Bożemu, jako ująwszy ich za przyrodzone uczucie ufności, wieść w otwarte objęcia najtkliwszego Ojca, prowadzić do Krzyża, tego fundamentu ubezpieczającego chrześciańską nadzieję, podnosić ich oczy ku Niebu, gdzie wszelkie straty wynagrodzenie, prace zapłatę, a walki laur i koronę znajdą. A jako miło jest dla kaznodzi czerpać wzruszenie ze źródeł nadziei, tak używać ich jest rzeczą koniecznie potrzebną.

Wszyscy mamy nadziei potrzebę: potrzeba jej prześladowanym, ubogim, nieszczęśliwym; ona sama dać może siłe do zniesienia i umilowania ziemskich krzyżów. Potrzeba jej bogatym i możnym, bo mimo szczęścia, w które się zdają opływać, mają swoje strapienia i gorycze; potrzeba jej grzesznikom zatrwożonym mnogością swoich grzechów, aby obudzić w nich męstwo: potrzeba jej sprawiedliwym, aby ich podtrzymać w dobrych usiłowaniach; potrzeba jej rozmiłowanym w życiu, żeby zrozumieli, że ziemia jest miejscem wygnania, a ojczyzna nasza to Niebo; potrzeba jej umierającym, ażeby bez żalu przechodzili do lepszego świata – potrzeba jej wszystkim. To też Zbawiciel dał nam na modlitwę ten hymn synowskiej nadzici, pełny rzewności i miłości: "Ojcze nasz, któryś jest w Niebiesiech, przyjdź królestwo Twoje". Zresztą jako jest milo czerpać kaznodziejskie wzruszenia ze źródeł nadziei, tak też ztamtąd je wyczerpywać, jest rzeczą potrzebną dla samej skuteczności kościelnej wymowy; bo nie już nigdzie nie znajdziem bardziej zajmującego słuchacza, jak gdy mu ukazywać będziem wśród powszechnej dolegliwości tego życia ziarna szczęścia, w upokorzeniach zarody chwały, w ubóstwie źródła bogactwa, a wszystko w Bogu, Ojcu ziemskiej rodziny, na którym wszystko opiera swoje ufania. Nie wspanialszego, jak za łzami płaczących, za smutkami strapionych, ukazywać świat nadziei chrześciańskiej, gdzie laur, nagroda i korona nieśmiertelna czeka wszystkich ludzi dobrej woli.

Czwarte źródło kaznodziejskich wzruszeń: Miłość.

Niema kaznodziejskie nauczanie przedmiotów, na któreby wdzięku mnogich wzruszeń zlać nie można ze żródła miłości. Czy opowiadanie piękności przyrodzenia, wszędzie napotykając niezliczone dary z hojnej ręki Bożej, nie można nie doznać uniesienia Bożej miłości. Ziemia i Niebo napełnione są łaskami miłości, et omnia clamant ut diligas. Sam człowiek to zlepek cudów Bożej miłości; dusza jego stworzona na obraz Boski, umysł jego ze wszystkiemi władzami, serce z najpiękniejszemi zdolnościami uczuć, ciało jego tak cudownej budowy, istnienie jego, życie, ten cud znowu: omnia clamant ut diligas. Czy znowu podniesiem się do opowia-

dania świata łaski, nowe w nim spotkamy dziwy, zdolne rozgrzać serce i słowa mówcy. Krzyż, ołtarz, tajemnice wiary, Sakramenta, cała religia, wszystko podnosi serce do uczucia miłości. Gdy o tych przedmiotach rozmyślamy z wiarą głęhoka, zdaje się nie dość jednego serca na odczucie tyla miłości. Jeśli się od rozpatrywania Bożych dobrodziejstw podniesiem do rozważania Boga jakim jest, ten wzgląd otworzy nam jeszcze nowe źródło kaznodziejskich bogatych a wspaniałych wzruszeń. Widok tylu i takich doskonałości w Bogu, dobroci niewyczerpanej, majestatu nieogarnionego, wszechmocności, madrości, wywołuje z duszy uczucie czci, uwielbienia. wywołuje podobne uczucia i z kaznodziei. Słusznie chciałby mieć język Serafów na opowiedzenie wszystkiego czego nie wypowie mowa ludzka, choć mowa olbrzymieje wielkościa wypowiadanych przedmiotów. Jeśli nakoniec z tych wysokości zstąpim do wypowiedzenia stosunku ludzi z sobą przez Boga, to i ten wzglad na ludzi jako dzieci Boże, jako ezłonków Chrystusa który za nich umarł, jako braci nad którymi jeden cel, jeden Bóg, jeden koniec: otworzy znowu bogate źródło wzruszeń kaznodziejskich. A tak miłość będzie najbogatszem źródłem wzruszeń do wszystkiego przydatnych, wzruszeń niewyczerpanych. Ze źródła tego święta wonność rozlewa się na wszystkie przedmioty i słowa, namaszcza je, obleka swoim urokiem. Sa dusze, które język trwogi i pogróżek ugniata; a od słowa miłości każda się dusza dźwiga i podnosi. Zresztą miłość jest najwłaściwszym charakterem i duchem Chrześciaństwa: Albowiem Bóg nie dat nam ducha bojaźni, ale mocy i miłości (II. Tym. 1, 7). Chrystus Pan jest Bogiem miłości, i nasze Apostolstwo, to Apostolstwo miłości. Przyszedłem puścić ogień na ziemię, a czegóż chce jedno aby był zapalon (Luc. 12, 40). Kiedy więc mówimy z ambony, winniśmy z miłością uczyć miłości: Dilectione tibi tanquam fine proposito quo referas omnia quae dicis: quidquid narras, ita narra, ut ille cui loqueris audiendo credat, credendo speret, sperando amet (S. Aug. de catech. rud. 8). Jeżeli niecimy miłość, to dosyć. Fortis est ut mors dilectio (Cant. 8, 6). Quis nos separabit a charitate Christi? tribulatio. an angustia, an fames?... Sed in his omnibus superamus propter eum qui dilexit nos (Rom. 8, 35). Miłość nadto rozgania wszystkie występki; przy niej niema niecierpliwości, dzikości serca, ani oszukania, zdrad i niesprawiedliwości, ani wstrętów i uprzedzeń, ani gniewu i pychy, ani szkalowań, zazdrości i podstępu. Miłość z najpiękniejszemi się sprzymierza cnotami: z cierpliwością, łagodnością, pokorą, zobowiązaniem. Miłość nieci wszystkie dobra pokoju i zgody. A przeto miłość jest najbogatszem źródłem kaznodziejskich wzruszeń.

## O warunkach dla kaznodziei i przy użyciu wzruszeń mowczych.

Do obudzania w zgromadzeniach Chrześcian wzruszeń, któreby wstrząsały i odmieniały serca, innych potrzeba warunków niż do poruszania słuchaczy i zgromadzeń świeckich. Kaznodziei potrzeba, żeby budował słuchacza; ci bowiem nie dają się poruszac człowiekowi, którego postępowanie sprzeciwialoby się słowom. Potrzeba, żeby był pobożnym, to bowiem co sprawuje całkowitą przemianę w człowieku, zależy od łaski Bożej; oczekiwać zaś takiego skutku od samej ludzkiej wymowy, byłoby błądzić przeciwko wierze o łasce. Wymowa ludzka może obudzać naturalne wzruszenia, ale w kaznodziejstwie nie o to idzie; tam chodzi o poruszenia nadprzyrodzone, które są od Ducha św., które odrywają człowieka od niego samego, od jego żądz, od uciech na których szczęście zakładał, któreby mu dały męztwo wyznawać się i być chrześcijaninem. Jakie wrażenia sprawia tylko samo poruszenie łaski, a łaska nabywa się tylko przez modlitwę i pobożność. Kaznodzieja więc nie zdobędzie takich wzruszeń nawracających, jeśli sam nie będzie pobożnym i cnotliwym. Przy tych warunkach głównych, kaznodzieja, żeby skutecznie poruszał sercami słuchaczy, powinien znać ich usposobienia, głęboko być przeniknionym swoim przedmiotem, dobrze oddawać uczucia, których sam doświadczał.

Co do 1-go. Powinien poznawać usposobienia swoich słuchaczy. Usposobienia te względne są do osób, miejsc i wielu okoliczności. Tam wzrusza jakaś uwaga, która indziej nie robi wrażenia. Tych wzrusza miłość, uczucie łagodne, tamci się poruszają tylko pod wpływem trwogi i bojażni. Jeżeli kaznodzieja nie umie rozróżnić skłonności, do których trafiając poruszy sercem, nie osiągnie tych celów; umiejąc tylko trafić w sprężyny serc słuchaczy, zostanie skutecznym wiary obrońcą i narzędziem.

Co do 2-go. Sam kaznodzieja głęboko być przenikniony powinien swoim przedmiotem. Pectus est quod disertos facit, mówi Kwintylian. A Duch św. przed nim powiedział (Prov. 16, 23): Cor sapientis erudiet os ejus, et labiis ejus addet gratiam. Serce tylko wzruszone może poruszyć serca, jest to już pewnik doświadczenia. "Próbowałem wszelkich sposobów wzruszania (mówi Cycero, orat. 132), podniosłem je do jakiej mogłem doskonałości, a przyznaję, że powodzenia moje mniej winienem wysiłkom rozumu, niż gwałtownościom uczuć które mna miotały i unosiły, kiedym mówił publicznie. Ta gwałtownością uczucia Hortensyusza do milczenia przywiodłem, zamknałem usta Katylinie, obaliłem Kuriona, że musiał usiaść, że nie mógł nic odpowiedzieć, a tylko wykrzyknał, że mu jakiemiś czarami pamięć odjęto". "Chcemy, powiada za Cyceronem (de orat. 2, 189) Kwintylian (libr. 6, 2), wzruszyć naszych słuchaczy, sami bądźmy tem poruszeni". A tali animo proficiscatur oratio, qualem facere (auditorem) vellet. Jak wzrusze drugich, skoro słowa moje dowodzą, że sam czuje? jak rozgrzeję, skorom sam zimny? jak łzy wycisnę, kiedy własne suche mam oczy? Niepodobna: zapalamy tylko przez ogień, skrapiamy tylko woda; żadna rzecz nie daje drugiej koloru, sama jej nie mając. Znamy to słowo Horacego: si vis me flere, dolendum est primum ipsi tibi. Kiedy mowca głęboko jest przenikniony swoim przedmiotem, poruszenie wewnetrzne wkłada w jego słowa, gesta, spojrzenia i ruchy, w całą postać jego, jakąś siłę pokonywającą, jakąś akcyę wpływową. Prawdzie tej nikt nie zaprzeczy, owszem świadkiem o niej bedzie każdy wyższy mowca. Powiadaja o św.

Ignacym, iż mimo całej prostoty, z jaką w naukach swoich objaśniał prawdy zbawienia, przez przeniknienie się własne prawdami które opowiadał, taką w nauczanie wprowadzał rzewność, że go najczęściej ze łzami na oczach słuchano. Uczucie tylko własne może tak zrobić kaznodzieję wymownym. Gdy jego niema w duszy, próżno silić się będziem nad zmyślaniem; co nie idzie z serca, nie trafi do serca, a niema szkaradniejszego nad mowcę, który udaje wzruszenie. Krzyk wysilony, zbyteczne gesta, miotanie się gwaltowne, więcej udręczą niż wzruszą słuchacza. To to jest, dlaczego św. Franciszek Salezy w liście do Arcybiskupa Bourges powiedział: "Ażeby wzruszać, samemu potrzeba być przejętym własnym przedmiotem; potrzeba słowa nie krzykiem, nie gwałtownemi ruchami rozgrzewać, ale czuciem wewnętrznem, czuciem, które się w sercu a nie w ustach zajmuje. Mówmy co chcemy, a prawdą to tylko będzie, "że serce mówi do serca, a słowa mówią tylko do uszu". To też tłumaczy, dlaczego tak mało skutku robią dowcipni tylko a rozumni mowcy; choć mowy ich połyskują całym urokiem stylu, żywością, śmiałością obrazów i figur, z pod pięknej mowy widno, że mowca zimny, że słowa z duszy nie idą, że jest oschłym tylko deklamatorem. To też jest co i to objaśnia, dlaczego ciżsami mowcy raz wzruszają gdy mówią pod natchnieniem, drugi raz są niżej, gdy z chłodem opracowują swe mowy po gabinetach. Pectus est quod disertos facit — w tem rozwiązanie zagadki. Człowiek nieuczony, prosty, jaki wymowny gdy mówi z bolem i w poruszeniu, bo wtenczas serce z niego mówi. Warunkiem przeto niezbędnym dla każdego, który chce wzruszyć, jest być przejętym tem o czem mówi. Ale jak się to tem przejąć. Łatwa to rzecz dla tych, którym dał Pan Bóg serce tkliwe, wrażliwe; tacy przejmują się mocno i są następnie wymowni. Gorętsze myśli i uczucia z serca pochodza, a skoro już serce działa w mowcy, to i wylewa sie w czarach myśli i słów, jak w Fenelonie, w Massillonie, jak w Skardze, Antoniewiczu, jak w św. Bernardzie w mowie żałobnej po bracie Gerardzie, jak w św. Chryzostomie w tylu jego mowach. Trudniej jest tym, co takiej wrodzonej

tkliwości nie mają. Może dopokąd Bóg serc ich nie zmiękczy, wielkimi mowcami nie będą. Tylkoż jest w sercu każdego człowieka wrodzone uczucie tkliwości; trzeba je podnieść, rozwinać, wykształcić, a środkiem na to jest duchowne rozmyślanie w codzienną praktykę zmienione. Przez te ćwiczenia duch skupia się, rozgrzewa się w Panu, wybudza się z odrętwienia, przejmuje się żywiej uczuciem, które wiara zapala; a kiedy ona zapłonie i mowę rozgrzeje, koniecznie i zdolna ja zrobi do wzruszeń. Jeśliby samo to ćwiczenie około rozmyslania nie dowiodło jeszcze do końca, drugim na to środkiem będzie czytanie wzorowych mowców, rozpatrywanie w nich miejsc wzruszających, rozważanie w nich tych względów, których użyli na obudzenie wzruszeń. To połaczone ze staraniem obudzenia w sobie gorętszych uczuć przez modlitwe i pobożne ćwiczenia, oraz z chęcią przelania ich w drugich, za łaska Boża doprowadzić może każdego tam, gdzie się już pełni to prawo: wzrusza kto sam wzruszony.

Co do 3-go. Tak już przeniknionemu obranym przedmiotem, zostaje oddać dobrze uczucia, które nim wzruszają. Żywe przedstawienie rzeczy, malowidło niejako, jest duszą wymowy. Dobry mowca nie przestaje na wypowiedzeniu tego, co ma oznajmić; on to obrazuje, maluje niejako. Zmysłowiej zaś obrazuje się uczucie tonem głosu, spojrzeniem, gestem, wyrazem twarzy, a najbardziej słowem. Niekiedy samo uczucie nastręcza słowo, wyrażenie żywsze, a niekiedy brak wprawy, rozproszenie i tysiączne inne przeszkody, nie dozwalają znaleść słowa odpowiedniego uczuciu. Za ratunek wtenczas dla mowcy posluży żywość wyobraźni (imaginacya), pomoc retoryki i smak dobry. Wielką pomocą dla mowcy jest wyobraźnia, t. j. ta władza duszy, która tak nam uobecnia przedmioty, jakobyśmy je mieli przed oczami, i tak je przedstawia, iż zdaje się, że na nie patrzymy, że się ich dotykamy. Niema myśli, przedmiotów najbardziej umysłowych, idealnych, którychby wyobraźnia uzmysłowić nie mogła, wykreślić w obrazach tak wydatnych, w mowie tak trafnej, aby od nich życia dostały najbardziej oderwane pojecja. Zwykle niektóre prawdy nago ukazane, robią wrażenia, jakie od widoku trupa odbieramy; ale skoro je wyobraźnia w szaty żywe, zmysłowe oblecze, poczynają niejako żyć, oddychać, zajmować i poruszać serce. Chcąc wzruszać, potrzeba umieć malować. Obrazy ożywiają i rozgrzewają mowę; nietylko nakłaniają, ale i podbijają słuchacza. Żeby umieć malować, potrzeba mieć wyobraźnią, potrzeba ją uprawiać i ćwiczyć; potrzeba następnie tak sobie przedstawiać fakta, o których mówimy, jakbyśmy sami ich działaczami lub świadkami byli; potrzeba się ogrzewać w żywszej wyobrażni u drugich; rozważać jej działania i sposoby, i tak uczyć się używać tej władzy od Boga danej, a potężnie mogącej działać w wymowie. Kształceniu wyobraźni naszej dopomódz może retoryka przez rodzaj patetyczny, t. j. figury mowcze, jak wykrzyknienie (exclamatio), apostrofy, zapytania (interrogatio), rozmowę (dialogus), monolog, deprekacyą, imprekacyą, optacyą (życzenie), i t. d. Oprócz tych figur wyobrażnia do wydania swojego uczucia pomoc znajdzie, to w krótkiej modlitwie, to w podniesieniu oczu do nieba, to w głosie, to w westchnieniu, to w nieopowiedzianych środkach, które samo uczucie nastręczy mowcy. Ale do żywej wyobraźni, do pomocy retorycznych, przyłączyć się koniecznie powinien smak dobry, t. j. instynkt prawdziwego piękna, który przeprowadza mowcę między dwoma szkopułami, z których jeden zowie się zbytkiem, a drugi niedostatkiem. Bez tego przewodnika wyobrażnia może robić usterki, a retoryka grzeszyć nieoględnością wzruszeń. Nabywa się dobrego smaku, oczyszcza go przez uczenie się wzorów, przez zapatrywanie się na nie, przez rozwagę wszystkiego co piękne, przez sąd surowy o robotach własnych, i najpilniejsze ich opracowywanie.

#### III. O sposobach kierowania wzruszeniami.

Poruszenia mowcze, jak wielkie robią wrażenia gdy są używane roztropnie i oględnie, tak psują mowę, kiedy nie są kierowane żadnem prawidłem. Do zachowania w tym przedmiocie, sześć naznaczamy następnych prawideł:

- 1 Prawidło. Poruszenia mowcze powinny być stosowane do przedmiotu. Są jedne przedmioty spokojne, w których wielkie a gwałtowne poruszenia byłyby niewczesnemi i śmiesznemi; i znowu są inne, którymby mocniejsze poruszenia bardzo przestały. W takich np. przedmiotach, jak wielkość którego grzechu, jak śmierć grzesznika, sąd albo pieklo, poruszenia dobrze kierowane, głębokie, mogą sprawiać wrażenie, jak to i widzieć można na obrazach sądu ostatecznego u św. Efrema, Jana Chryzostoma, Bridaine'a. Są znowu przedmioty, któreby innego rodzaju wzruszeń wymagały. Np. miłość Boga, miłość ku bliżniemu, cierpliwość, litość, Niebo, nadzieja i t. d. Do takich przedmiotów więcej niż poruszenia gwałtowne, przypadałyby wzruszenia tkliwe, rzewne, mniej przerażające a więcej ujmujące za serca. Takich przedmiotów jest najwięcej w religii, i przy takich najwłaściwiejby spotykać namaszczenie, t. j. owo wdzięczne, pobożne, miłosne wylanie duszy przeniknionej Bogiem; wylanie się, które bez wstrzasania wchodzi do duszy bratniej, rozrzewnia ją, podbija i jeszcze miłem robi pokonanemu otrzymane nad nim zwycięztwo. Tubyśmy jeszcze dolożyć powinni uwagę, że we wstępie trzeba unikać mocnych wzruszeń, że w ciągu kazania petrzeba je wedle rodzaju przedmiotu miarkować, że najwłaściwszem miejscem na żywsze wzruszenia są domówienia...
- 2 Prawidło. Do każdego żywszego wzruszenia potrzeba mowcy przychodzić stopniami, przez wykład dowodów o prawdzie, pobudek do niej, tak aby żywsze poruszenie było naturalnem następstwem tego, co się powiedziało. Kto bez powolnego przygotowania się i przygotowania słuchacza rzuca się znienacka do mocnych wzruszeń, nie zrobi wrażenia, owszem, przez to że będzie nienaturalnym, zostanie śmiesznym. Ostrożność ta zawsze potrzebna, jeszcze potrzebniejsza dla mowcy wtedy, gdy jego słuchacze są uprzedzeni inaczej, usposobieni opierać się wzruszeniom; wtedy wzruszenia nagłe, pewnie już będą nieskuteczne.
- 3 Prawidło. W poruszeniu mowca powinien wytrzymać i nagle go nie porzucać. Wzruszenie ma jakiś cel, nie na-

leży więc je robić bezowocnem. We wzruszeniu poczętem a nie utrzymanem, sluchacz poczuje się zawiedzionym, oskarży mowcę o udanie, wpada też w chłód, albo zrażenie. Potrzeba więc o ile można wytrwać w poruszeniu, dopelnić go, dowieść do końca lub celu.

- 4 Prawidło. Poruszeń znów mowczych nie potrzeba zbytnie przedłużać za naturalną miarę ich trwania. Żadne mocniejsze wzruszenie natury swojej, długo trwać nie może. Zbytnie więc je przedłużać, byłoby nienaturalną i nieskuteczną robotą. Nienaturalną, bo i sam mowca sztucznie by się do tego pobudzał, mordowałby się i niszczył, a jeszcze bezskutecznie; bo ani umysł, ani serce słuchacza podołać mogą zbyt długiemu a mocnemu poruszeniu. Im wzruszenie gwałtowniejsze, tem powinno być krótsze; przedłużanie sztuczne tylko je osłabia. Commotis animis (Cic. de Inventione lib. 1, 10) diutius morari non oportebit: lacryma enim nihil citius arescit.
- 5 Prawidło. W poruszeniach mowczych potrzeba unikać wszystkiego co jest obce i przesadne. To co jest naciągnione, robi wzruszenie fałszywem, śmiesznem, a następnie ostudza. Poruszeni, tak się zwykle jednym zajmujemy przedmiotem, że uczucia nasze przez chwilę mocniejszego wstrząśnicnia, obojętnieją na inne rzeczy postronne. Z drugiej znów strony, to co jest przesadnem, chybia swojego celu i śmiech nieraz obudza w tych, którychbyśmy rozrzewnić chcieli. Patetyczność przesadzona w drugą nieraz niezamierzaną przerzuca słuchacza ostateczność, podług tej uwagi Kwintyliana (lib. 6. c. 1). Nihil habet ista res medium, sed aut lacrymas meretur, aut risum. Dlatego to tenże Retor mowców goniących za wzruszeniami, przestrzega: ne quis sine summis ingenii viribus ad movendas lacrymas aggredi audeat... Metiatur ac diligenter aestimet vires suas, et quantum onus subiturus sit intelligat (lib. 6, c. 1, 4).
- 6 Prawidło. Wielkie poruszenia nie znoszą stylu drobnostkowo wykwintnego, kwiecistego, opracowanego. Podług praw przyrodzenia, wielkie wzruszenie ma pewną niejako niedbałość o wysłowienie, pewien nieład w głosie, akcyi, wydaniu.

Kto płacze przy grobie ojca czy matki, już nie przemyśla o słówkach, jak nie troszczy się o wszystko co powierzchowne. Przemagającą wtenczas w człowieku rzeczą jest uczucie; ono się objawia w niesprawiedliwych jakichś wyrażeniach, a ta w pewny sposób nieporządna wymowa, jest mową najwyższą, najsilniejsze budzącą wrażenia. Znać to powinien mowca, aby umiał być naturalnym.

#### ROZDZIAŁ V.

# Cecha (charakter) kaznodziejstwa.

Kaznodziejstwo winno być zgodne z przepisem jedności, która jest warunkiem każdej dobrej roboty.

## §. 1. W kaznodziejstwie potrzebna jest jedność.

Jedność jest bardzo ważnym warunkiem każdej kompozycyi. Ukażem przeto w paragrafie 1-szym potrzebę tego warunku, a w 2-im sposoby uczynienia temu zadość.

Jedność tu w literackich robotach na dwóch zależy rzeczach: na jedności celu i jedności środków albo sposobów.

1. Jest jedność celu, gdy w mowie wszystko dąży do jednego ogólnego końca, który jest kresem dokąd wszystko zmierza, ogniskiem dokąd się wszystko obraca. Zachowa się taka jedność w kazaniu, jeśli w niem nie będzie ani okresu, ani zdania, ani myśli, któraby nie była pożyteczną albo konieczną celowi, do którego dowieść i doprowadzić chcemy słuchacza. Będzie taka jedność w robocie, jeśli od tego celu widne będą wszystkie drogi proste, które doń wiodły (jakby od tej wieży admiralicyi wiodące do niej prospekty). Utrzymanie takiej jedności celu naznacza twory mowcze tem ważnem piętnem, że wszystko w nich składa się na jednę rzecz główną, na wykazanie celu mowy, i w taki sposób, iż mowa cała jest tylko rozwinieniem założenia, a żałożenie jest tylko skróceniem całej mowy.

2. Jest zaś jedność środków albo sposobów, gdy wszystkie części mowy tak są uszykowane, dobrane i związane, iż słuchacz na jednej ciągle drodze, coraz obfitsze o przedmiocie zdobywa pojęcie. Będzie taka jedność środków, jeżeli wszystko co składa mowę, będzie jakby tkaniną myśli i uczuć, które po sobie następują, z siebie się rodzą, z sobą się łączą i tworzą jednę porządną całość. Jeżeli rzecz każda będzie na swojem miejscu, a każda prawda przygotowywać, wywolywać i wspierać drugą prawdę i sama się nią popierać, a wszystkie razem będą wieść słuchacza do celu, prowadzić go zaś tak spojną łącznością myśli, że żadnej nie podobna wyrzucić bez zrobienia przerwy, bez osłabienia, zaćmienia lub zepsucia całej mowy; oto, co się nazywa jednością, tym warunkiem koniecznym każdej dobrej mowy.

Taka jedność powinna się zachować w każdym rodzaju kaznodziejskiego nauczania, a naprzód jedność celu. Wszystko co w mowie nie prowadzi do celu, nie służy kaznodziei w jakikolwiek sposób do osiągnienia zrobionego zamiaru, jest rzeczą zbyteczną, gałązką do odcięcia, bo zawsze albo będzie nieużyteczną, albo nawet szkodliwą. Potrzeba koniecznie mieć męstwo, wszelkie myśli niewczesne, chociażby były najozdobniejsze, choćby nawet poboczną wagę i wartość mieć mogły. Mało bowiem tego, że takie nagrodzenie względów ubocznych przeciwne jest sztuce i dobremu smakowi; ma ono większą jeszcze szkodliwość w tem, że uwagę sluchacza odrywa od tego co głównie zajmować go powinno, że go od głównego przedmiotu oddala, że go jątrzy i niecierpliwi, a następnie zobojętnia do tego, co jest założeniem mowy.

Ale nie dość jeszcze, ażeby wszystko co się mówi odnosiło się do celu mowy; potrzeba, ażeby wszystko to z sobą złączone było jednością środków i sposobów. Jak piękna budowa nie od samych dobrych materyałów, a od połączenia ich w harmonijną całość zależy; jak silne wojsko, nie od mnóstwa żołnierza; jak zdrowie i moc ciała człowieka, nie od samej doskonałości pojedynczych członków zależy; — tak moc i piękność mowy nie na pięknych, a niezgodnych i niespojnych

z soba ustępach polega, ale na ścisłym związku i doskonałej stosowności wszystkich cześci z soba i z celem, ale na dobrem ustawieniu każdego dowodu, każdej myśli, każdego poruszenia, ale na szyku i połączeniu pojęć, iżby się tak z soba wiazały i trzymały tak siebie, aby niepodobna było coś ująć, oderwać bez szkody ogólnej; ale jednem słowem na porzadku, który jest warunkiem każdej dobrej mowy. Mowa bowiem, którejby części były nie na stosownych miejscach, w którejby mowca o tem mówił na poczatku, o czemby w środku albo na końcu powinien był powiedzieć, a jeszcze nie zachował porzadku w myślach, ogólnej dażności, pewnie zła będzie. Gdzie niema ładu, porządku, tam musi być zamieszanie i ciemność. Bez porządku a więc jedności, niema piękna, bo jedność jest przyczyną wszelkiego, piękna podług tych słów św. Augustyna: Omnis pulchritudinis forma unitas est (1 Epist. 18).

## §. 2. O sposobach nadania mowom kaznodziejskim jedności.

Aby nauczanie kaznodziejskie połączyło w sobie oba te rodzaje jedności, potrzeba: 1. założyć cel jasny i dobrze go określić. 2. Do tego celu skierować wszystkie myśli. 3. Uszykować je. 4. Połączyć przez przejścia naturalne.

Co do 1-go. Potrzeba założyć cel jasny i dobrze go określić. Wielu z kaznodzici w szczerymby się znalazło kłopocie, jeśliby ich zapytano czego chcą, co zamierzają w swojem kazaniu, bo wielu z nich nie zakłada sobie żadnego jasnego, określonego zamiaru; mówi, żeby powiedzieć, żeby odbyć powinność, nie troszcząc się o koniec, owoc i skutek mówienia. Naturalnie więc idzie zatem, że mówią o tem i owem na chybił trafił; a słuchacz zrozumiawszy, że bezcelowa, bezdążna mowa do niczego nie prowadzi, przestaje uważać, bo nie może korzystać. Tak więc i w mowcy który naucza, i w słuchaczu któryby się chciał nauczyć, mowa jest tylko próżnym, bezowocnym trudem. Potrzeba więc, powiada św. Franciszek Salezy, ażeby kaznodzieja nie wchodził na ambonę bez wyraźnego zamiaru zbudowania jakiejś cząstki

murów Jeruzalem, a owszem zawsze potrzeba, ażeby powziął jakiś korzystny i zbawienny zamiar: czy zniesienia jakiegoś nadużycia, czy wprowadzenia jakiejś praktyki, czy obalenia występku, czy upowszechnienia cnoty, czy obrócenia do miłosiernego uczynku. Żeby się w tej koniecznej celowości upilnował kaznodzieja, pierwej nim mówić będzie, dobrzeby siebie wypytywać powinien, czego chce od słuchaczy? jakich chce odmian? do czego chce zobowiązać, do jakich usposobień i przedsięwzięć chce doprowadzić? I sam najpierwej powinien jasno odpowiedzieć na te pytania. Zrobi to, będzie dążnym — nie zrobi tego, zostanie podobnym do tego podróżnego, który nie wie dokąd i po co idzie.

Co do 2-go. Określiwszy dobrze zamiar mówienia, potrzeba szukać sposobów, któremiby doń doprowadzić słuchacza i niczego nie przyjmować do mowy, coby nie wiodło wprost do założonego celu. Zwyczajnie kiedy się namyślamy nad jakim przedmiotem obranym, przychodzą nam różne myśli, w każdej z nich patrzmy czem i jak zamiarowi naszemu usłuży; jeśli nam do celu przypada, zabierzemy i zanotujemy, jeżeli nie, albo tylko względnie lub ubocznie, usuńmy i wymażmy. Tak już zebrawszy myśli potrzebne, jeszcze je rozpatrzmy, doszukajmy jeżeli ich braknie, odrzućmy jeżeli jeszcze się znajdą niewczesne, brakowne, a nie żałujmy ani myśli pięknych, ani dowcipnych, jeżeli tylko nie prowadzą prosto do celu. To tylko jest sposób, przez który roboty nasze mieć będą cechę jedności i dążności. Jeżeliby mowa nasza kilka mieć zamierzała części, np. gdybyśmy w nauce o pokucie założyli powiedzieć o potrzebie, o niezwlekaniu, o ostrości pokuty, w doborze myśli pilnujmy się zalożenia, nie osłabiajmy jednej myśli przez drugą; pod dział o potrzebie nie wprowadzajmy nie z tego, co się lepiej podniesie pod działem o nieodkładaniu, albo o ostrości, i nawzajem. Inaczej i myśli i dowody nie będą stosowne, i nie będzie ani ścisłości ani jedności.

Co do 3-go. Nie dość jeszcze, aby wybrane myśli wszystkie wprost wiodły do celu, potrzeba je uszykować. Ład i porządek w myślach jest rzeczą ważną. Są myśli co służą za podstawę innym, gotując następnym dobre przyjęcie. Są drugie, co wypełniają, kończą, wieńczą myśli uprzednie, na swojem miejscu robią wrażenie, świecą, prowadzą; niewłaściwie postawione, nietrafnie uszykowane, nielad i zamieszanie sprawiaja. To co jest z myślami, dzieje się i z dowodami i ze słowami nawet. Dowód oderwany nie przekonywa wcale, a użyty w miejscu gdy sluchacz doń przez rzeczy uprzednie przygotowany, doskonale slużą zamiarowi, i słowo, wyraz który stosownie umieszczony dopełnia myśli. Bardzo więc wiele mocy i jedności mowie nadaje dobre uszykowanie części mówienia. A na to żeby dobrze szykować, potrzeba być panem przedmiotu, wszystko już znać, wszystko ogarniać, wszystko rozróżniać wedle stopnia i wagi. Władać już całym zbiorem pobudek, dowodów, uczuć, i używać tego porzadnie, poczynając od rzeczy naturalnie pierwotnych, postępując dalej do rzeczy coraz ważniejszych, tak mowę kierując, aby coraz rosła przez wagę pojęć, światła i uczuć, ażeby w końcu uderzyła słuchacza całą potęgą prawdy. Co tu mówimy o porządku myśli, powtórzyćbyśmy powinni o porządku działania na uczucie. Potrzeba i we wzruszaniu poczynać od wzruszeń łatwiejszych; te przygotują serce słuchacza do wzruszeń dalszych, do tych wzruszeń od nadprzyrodzonych pobudek, którychbyśmy nie obudzili nigdy, nie umiejąc zachować jakiegos porządku w samem wzruszeniu.

Co do 4-go. Poszykowane części mowy potrzeba złączyć przez naturalne przejścia. Myśl po myśli, zdanie po zdaniu, dowód po dowodzie bez przejść łączących, robią jakieś wrażenie podobne temu, które od mniej doskonałych mozaik, albo od tkaniny z szarpi odbieramy. I strzedz się potrzeba takiej mowy szmatowej, jakiejś wyskubanej, złatanej z pstrocizn, jak suknia arlekina, bo to przeszkadza jedności. Około połączenia z sobą zebranych myśli, pilnie chodzić potrzeba. Łączyć zaś je, albo przez słowa, albo przez zdania wiążące, albo przez myśli pośrednie, mogące służyć za ogniwa, a łączyć to z taką sztuką, ażeby praca i mozoł widne nie były. Bo jedność mowy tego jeszcze koniecznie wymaga, aby zdawała się być wypłynioną z natchnienia,

tak była naturalnie spojną, jednolitą, jednobarwną. Zlanie w jednę harmonijną całość przygotowanych części mowy, jest już ostatecznem wykończeniem roboty mowczej, jest końcem trudu, a nieraz wieńcem i laurem pracownika.

Praedicator laboret ut intelligetur, ut libenter, ut obedienter audiatur: et hoc se posse magis orationum pietate quam oratoris facultate non dubitet: ut orando pro se ac pro illis quos est edocturus, sit prius orator antequam doctor, et ipsa hora accedens priusquam exerct proferentem linguam, ad Deum levet animam scientem, ut ructet quod biberit, vel quod impleverit fundat (S. Augustinus de doctr. Chr.).

Lex ipsis praedicatoribus imposita est, ut ipsi vivendo illuminent quae docendo suadere festinant: nam loquendi auctoritas perditur, quando vox opere non adjuvatur (S. Grego-

rius in Morali).

Ille loqui veraciter novit, qui prius bene facere didicit; et tunc verbi semen germinat, quando hoc in audientis pectore pietas praedicantis rigat (S. Gregorius 11. supra Ezechielem).

Qui ad verae praedicationis verba se praeparat, necesse est, ut causarum origines a sacris paginis sumat, ut omne quod loquitur ad divinae auctoritatis fundamentum revocet, atque in eo aedificium suae locutionis firmet. (S. Gregorius in Pastorali).

#### ROZDZIAŁ VI.

# O przymiotach kaznodziei.

Kaznodziejstwo, żeby dojść mogło zamierzonych przez siebie celów, a następnie stanąć na najwyższym stopniu doskonałości, wymagałoby po kaznodziejach tak wielkiego zbioru przymiotów, jaki zbyt rzadka znaleść się może w jed-

nym człowieku. Wszystko przeto, co na ogół mogą i powinni robić zawołani do kaznodziejstwa, w tem się zamyka, ażeby z jednej strony najpilniej kształcili przyrodzone i nadprzyrodzone zdolności i dary, któremi ich Pan Bóg opatrzył, a z drugiej, żeby używając już ich na chwałę Boga i zbawienie dusz bliźnich, ciągle się upokarzali i czuli się zawsze jeszcze nie dość godnymi mistrzami słowa Bożego.

Wszystkich warunków i przymiotów zdobiących opowiadaczy słowa Bożego, mogących zrobić doskonałych kaznodziejów, ogarnąć i wyliczyć nie potrafimy; za główne zaś i najkonieczniejsze dla każdego kaznodziej podajemy następne: 1. Missyą czyli prawne posłanie. 2. Czystość zamiarów. 3. Życie święte i przykładne. 4. Gorliwość. 5. Pobożność. 6. Talent. 7. Naukę.

## §. 1. O Missyi czyli prawnem posłaniu.

Kaznodzieja o tyle ma prawo nauczać ludzi, o ile go do tego upoważnia biskup dyecezyi, a po nim proboszcz parafii. To upoważnienie stanowi ową missyę czyli prawne posłanie, za którego samowolne przywłaszczenie upominał Bóg w Starym Zakonie, mówiac p. Jerem.: "Iżem ja ich (proroków), którym się śni kłamstwo, a lud mój zwodzili, nie posyłał, anim im rozkazywał; nie pomogli ludowi temu" — Cum non misissem eos, nihil profuerunt populo huic (Jerem. XXIII, 32). To upoważnienie dawał Chrystus Pan Apostołom i uczniom, mówiąc: Euntes docete - "idac nauczajcie" (Math. XXVIII, 19); potrzebę jego przypomina św. Paweł, mówiac: "A jako będą przepowiadać, jeśli nie byli posłani?" — Quomodo praedicabunt nisi mittantur? (Rom. X, 15). Po Chrystusie i Apostolach, biskupi dają to upoważnienie kapłanom. mówiąc przy wyświęceniu: Sacerdotem oportet praedicare, które nareszcie wypełniać im każą jako plebanom parafii, badż jako pomocnikom plebanów.

Ta potrzeba missyi opiera się jeszcze: 1) Na karności duchownej. Przypuściwszy na chwilę, że każdy kapłan może nauczać w dyecczyach mimo woli biskupów, w parafiach

mimo wiedzy plebanów, ujrzymy na oko bezład i zamieszanie już w czystości nauki, już w prawach i obowiązkach biskupów i plebanów jako stróżów wiary i dusz pasterzy.

2. Na naturze kaznodziejstwa, Kaznodziejstwo bowiem jest poselstwem, a prawnie poslanym być nie można, jedno albo bezpośrednio od Boga, jak byli wysłani Prorocy i Apostołowie, albo pośrednio od tych, których Bóg opatrzył władzą na rządzenie Kościołem. Z zasady tej wypada: 1) że kapłan powinien się gotować do opowiadania słowa Bożego, a potem opowiadać je wszędzie, gdzie go Bóg poszle przez pośrednictwo przełożonych jego, a tak z pilnością przygotowania się łączyć zasługę posłuszeństwa. Przygotowany albo i ciągle gotujący się, nie powinien się tłumaczyć nieufnością w siłach swoich, ale jak Szymon Piotr mówić: "Wszakże na słowo Twoje zapuszczę sieć" -- in verbo tuo laxabo rete (Luc. V, 5), i liczyć na zapowiedzenia Boże. "Mąż posluszny będzie mówił zwycięstwa" – Vir obediens loquetur victorias (Prov. XXI, 25). "Bo jeśli Pan wielki będzie chciał, napełni go duchem zrozumienia". - Si Dominus magnus voluerit, spiritu intelligentiae replebit illum (Eccles. XXXIX, 5). "Pojdź, a poszlę cię... ja będę z tobą" — Veni et mittam te... ego ero tecum (Exod. III, 12). "Idź, a wybawisz Izra-ela... wiedz, żem cię posłał" — Vade et liberabis Israël... scito quod miserim te (Jud. VI, 14). 2) że w obiorze miejsca na opowiadanie słowa Bożego nie powinien kierować się miłością i wygodą własną, ani nań wpływać jakiemikolwiek zabiegami, ale czekać i iść za wolą Opatrzności. 3) choćby mu przełożeni zostawili do woli obiór stanowiska, to go tam wyszukiwać powinien, gdzie się użyteczniejszym być spodziewa. Boże poselstwo, które sprawia kaznodzieja, nie powinno się dopełniać z żadnych pobudek próżności, osobistej chwały lub materyalnej korzyści; wszystkiego tam pobudką i główną sprężyną ma być chwała Boża i bliżnich zbawienie.

## §. 2. O czystości zamiarów.

Kto w kościele naucza, powiada św. Prosper, w to najbardziej działać powinien, ażeby dopomógł do uświątobliwienia i poprawy tym, którzy go słuchają. Hoe specialiter doctor ecclesiasticus elaboret quo fiant, qui audiunt eum meliores, non vana assentatione fautores (Pastor. de Limoges T. 2, part. 1, tit. 5, c. 1). Zamiarem przeto jego to być powinno, ażeby doprowadził słuchacza: 1) nie do poklasków zadowolenia albo podziwu, ale do uderzenia się w grzeszne piersi od žalu i skruchy. 2) Do wejścia we własne sumienie, a nie do unoszenia się i pochwał dla kaznodziei. 3) Do umilowania Boga Zbawiciela, który go ceną Krwi swojej odkupił. Tymczasem świetność kaznodziejskiego powołania, chwała jaka się przezeń osięga, szacunek, ufność, uwielbienie słuchaezy, które na kapłana sprowadza pomyślne nauczanie, tyle w sobie mieszczą pokusy na serce człowieka, iż zawsze się lękać potrzeba, ażeby samolubna miłość nie owładła kaznodzieją i nie została główną sprężyną jego posługiwania. Dla ustrzeżenia się tego niebezpieczeństwa, potrzeba rozpoznać złe, którego się stanie winnym ten, kto nieobacznie w nie popadnie. Bo w rzeczy samej, sprawować obowiązek kaznodziei nie w jedynej chęci służenia Bogu i dusz zbawieniu, wchodzić na ambonę z pobudek próżności lub miłości własnej, jest to przeciwić się przykładom Chrystusa Pana i Apostołów, jest to Boga zpieważać, ubliżać bliźniemu, szkodzić samemu sobie i robić nieużytecznem nauczanie.

1) Jest to przeciwić się przykładom Chrystusa Pana i Apostołów; powiadał albowiem Zbawiciel: "Ja czczę Ojca mego... nie szukam chwały swej" — Honorifico Patrem meum... ego non quaero gloriam meam (Joan. XIII, 49, 50). "Jam przyszedł aby (owce) żywot miały i obficiej miały". — Ego veni ut vitam habeant et abundantius habeant (Ibidem X. 10). Św. Paweł w imieniu wszystkich Apostołów odzywa się: "Mówimy nie jako się ludziom podobając, ale Bogu, który doświadcza sere naszych". — Non quasi hominibus placentes,

sed Deo, qui probat corda nostra (Thes. II, 4). "Albowiem nigdyśmy nie byli w mowie pochlebstwa, jako wiecie, ani w okazyi łakomstwa, Bóg świadek jest, ani szukając chwały od ludzi, ani od was, ani od inszych" - Neque enim fuimus in sermone adulationis, neque in occasione avaritiae, nec quaerentes ab hominibus gloriam (I. Thes. II, 5). "Bo nie sami siebie opowiadamy, ale Jezusa Chrystusa Pana naszego". Non nosmetipsos praedicamus sed Jesum Christum Dominum nostrum (2. Cor. IV, 5). "Bo nie jesteśmy jako wiele z nich falszujący słowo Boże, ale z szczerości, ale jako z Boga przed Bogiem w Chrystusie". Ex sinceritate sicut ex Deo, coram Deo in Christo loquimur (2. Cor. II, 17). To to jest doskonała czystość zamiarów, z jaka nauczali Chrystus Pan i Apostolowie, jaką też za przykład zostawili kaznodziejom wszystkich wieków, a której się sprzeciwiają ci, którzy z pobudek miłości własnej albo próżności nauczają.

2) Jest to znieważać Boga i to w rozliczny sposób. Kaznodzieja próżny, samolub, jest wiarołomcą przed majestatem Bożym. Jak winnym byłby żołnierz od króla poslany na uśmierzenie buntu, któryby zamiast przywiedzenia rokoszan do podległości, sam się naczelnikiem powstania ogłosił; jakby winnym był posłaniec królewski, wyznaczony na zastąpienie króla w akcie ślubnym z zagraniczną królewną, któryby ten ślub zawarł dla siebie; jak obaj byliby winni przed krółem wiarołomstwa i zbrodni stanu, takby przed Bogiem był winien samolubny i próżny kapłan. I on bowiem jest Bożym posłańcem na doprowadzenie buntujących się serc ludzkich do posłuszeństwa świętemu Jego prawu, i on jest posłańcem Chrystusa, upoważnionym do zapowiadania duszom, że je Pan chce mieć za oblubienice swoje, obowiązanym przyspieszać to zjednoczenie. Jeżeli więc ten posłaniec, miasto służenia Bogu, służy własnej miłości, sprawiedliwie go św. Jan Złotousty występnym i nieszczęśliwym zdrajcą nazywa: Miser et infelix proditor (Homil. 30 ad populum), bo świętość swego posłannictwa znieważa, bo jako Judasz zysk nikczemny za cel Apostolstwa kładzie: Fur erat et loculas habens (Joan. XII, 6). Albo za próżną uganiając się

chwala, podobnym się staje do tych fałszywych Apostolów, o których św. Paweł mówi: "Fałszywi Apostolowie, robotnicy zdradliwi przemieniający się w Apostoły Chrystusowe". -Pseudo-apostoli, operarii subdolis, transfigurantes se in Apostolos Christi (2 Cor. XI, 13). Poniża wielkość swojej misyi aż do małości samolubstwa, pomiata darami Bożemi i zdolnościami, przedając je za dym pochwał ludzkich; popełnia zbrodnie, na która wedle św. Bernarda skarży się Pan przez słowa Proroka: "Dałem im moje złoto i srebro, a oni ich użyli na cześć Baala". Kazi i poniża słowo Boże, bo go używa nie na pomnożenie sług Bożych, ale na pomnożenie chwalców i wielbicieli własnych, co św. Paweł rodzajem cudzołoztwa nazywa, mówiąc: Non sumus sicut plurimi adulterantes verbum Dei; a św. Grzegorz tak tę zbrodnię cudzołostwa w słowie Bożem określa: Adulterare verbum Dei est ex eo non spirituales fructus quaerere, sed adulterinos fructus laudis humanae (Moral, lib. 16, 25), Nakoniec samochwalca kaznodzieja znieważa Boga jeszcze i tem, że lepsze skutki nauczania sobie przyznaje, kiedy naprawdę człowiek może sadzić, polewać, ale Bóg tylko wzrost daje; może mówić do ludu, ale serca ludzkie Bóg tylko wzrost daje; może być narzędziem, ale dobrych skutków i nawrócenia sprawcą jest tylko Bóg, któremu całem sercem służac, cała cześć i chwałe odstępować i oddawać ma kaznodzieja.

3) Jest to ubliżać bliźniemu. Cobyśmy powiedzieli np. o ojcu przybiegłym niby na ratunek dziecka, a w tem ratowaniu więcej się zajmującym sobą niż dzieckiem, gotowym nawet na jego stratę, byleby mu przyświadczono, że zręcznie ratować pragnął! Niema człowieka, któryby takiego ojca nie nazwał dzikim potworem. A jednak jestto obraz chełpliwego kaznodziei. I on jest ojcem ludu, i on biedzby powinien na wydarcie dzieci z objęć piekieł; ale jeśli mniej dba o ludzi zbawienie niż o własną próżność, jeżeli mało sobie waży to, że nie nawraca, nie poprawia, jeżeli wszystkie jego poświęcenia się kończą z tem, że go pochwalono, co z niego mieć będą wierni?

- 4) Jest to szkodzić samemu sobie. Kaznodzieja chelpliwy, ponosząc dla próżności trud przygotowania, nauczenia się i wypowiedzenia, traci owoc pracy swojej, a nadto zasługę, któraby mu zjednała prawo do nagrody. I nie dość, że traci zasługę, ale popełnia grzech zgubny dla siebie; jak ta lampa co świecąc drugim, sama się wytrawia, tak i on od tego ginie, czem drugich podnosi. Być może bowiem, że przez dopuszczenie Boskie pochwyci trochę oklasków i chwały za któremi goni, ale te poklaski, za które tyle i takich interesów poświęca, czyż mu raczej nie będą winą, niż chwałą. Zyszcze chwałę mówcy co schlebia uszom, a straci to, że nie będzie człowiekiem Bożym, przez którego Bóg działa na dusze; zyszcze dla próżności poklask, a straci szczerą sławe pobożnego kaplana. Ludzie go nakarmią w łakomstwie próżności, ale przed Bogiem ta pycha co mu nadmie chełpliwe serce, zamknie przystęp do laski i będzie mu przyczyną głodu łask Bożych, upadku i grzechu, bo Initium omnis peccati superbia (Eccl. X. 15).
- 5) Jest to robić nieużytecznem nauczanie. Ażeby nauczanie kaznodziejskie było korzystnem, potrzeba: 1) blogosławieństwa Bożego, bo nauczanie serc jest dziełem łaski; 2) życzliwej skłonności słuchaczów; 3) budującej nauki. Próżność i samolubstwo kaznodziei wszystkie te warunki usuwa. Oddala 1) błogosławieństwo Boże. "Wyznawam Tobie Ojcze, Panie Nieba i ziemi, żeś te rzeczy zakrył przed mądrymi i roztropnymi, a objawileś je maluczkim" -- Confiteor tibi Pater, Domine coeli et terrae, quia abscondisti haec a sapientibus et prudentibus, et revelasti ea parvulis (Math. XI, 25). Godnie opowiadać tajemnice Boże, tłumaczyć działania łaski, ukazywać doskonalość cnót chrześcijańskich, tego wszystkiego nie daje Bóg pysznym, tylko pokornym. Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam (I. Petr. V, 5). Błogosławieństwo Jego przy pokornych, a pyszni kaznodzieje Boga przeciwko sobie mieć będą. Św. Paweł powiada: "Dostateczność z Boga jest, który też uczynił nas godnymi sługami Nowego Testamentu" — Sufficientia nostra ex Deo est, qui et idoneos nos fecit ministros N. J. (2. Cor.

III, 5, 6). 2) Oddala życzliwa skłonność słuchaczy. Ten co sie rozumem nadstawia, ściaga pogarde. Odibilis coram Deo et hominibus superbia (Eccli. X, 7). Pyszny nie łatwo pozyskuje wiare: rozum jego tem bardziej budzi przeczenia, że w nim samym nie widać wiary. Affert audientibus non fastidium modo, sed et odium (Quintil, lib. 2, Cap. 1). 3) Zadza chwały przeszkadza jeszcze użyteczności w nauczaniu. Samochwał w samym wyborze przedmiotu przenosi nad pożyteczne te, w których sie jego dowcip popisze. O takich św. Grzegorz nowiada: Non illos appetit erudire, sed se ostendere; nec intuetur quo justi, qui audiunt, fiant, sed ipse, quo doctus, cum auditur appareat (De Morali lib. 24, 5). Zdaje sie przybierać ton Eliu, przyjaciela Joba, który mówił: Audite sapientes verba mea, et eruditi auscultate me (Job. XXXIV, 2). A chochy i wybrał przedmiot użyteczny, próżność nie pozwoli mu go wyłożyć korzystnie, bo popis i próżność zawsze przenosi świetność nad jasność, wyszukanie nad naturalność i prostote, dowody nowe i uderzające nad powszechne. Dodawszy jeszcze to, w co sie zwykle stroi próżność, t. j. przesadę stylu, nagromadzenie figur, ton górny, przesadę w gestach i wysłowieniu, nie dziwna, że z nauczania mowców chełpliwych zniknie ciepło, namaszczenie, a nastepnie i użyteczność.

Z zasad któreśmy położyli, następne byłyby do zatrzymania wnioski i prawidła: 1) Kaznodzieje powinni się wszelkiemi sposobami ntrzymywać w usposobieniu i cnocie pokory. Do tego ich nakłaniają i to im radzą św. Franciszek Ksawery, św. Franciszek Borgia, O. Aquaviva w dziele: Guide de ceux qui annoncent la parole de Dieu (p. 311, p. 202, p. 253). Przed, podczas i po kazaniu mają się mieć na wodzy przeciwko miłości własnej, bo trudno jest nie uledz jej pokusom, a łatwo nie postrzedz się na nich. Św. Grzegorz W. w ostatnim rozdziale swojej moralnej, powiada o sobie: że między czyste pobudki podobania się Bogu, co go skłoniły do napisania tego dzieła, przymieszała się żądza chwały ludzkiej, pokusa, która jak złodziej, co podróżnego w drodze napada, i jego umysł napadła. Jeśli zaś od takich

pokus próżności wolnym nie był mąż święty, jakoż się ich bacznie strzedz mają zwyczajni kaznodzieje! Nigdyby przeto pozwalać sobie nie powinni ani zdania, ani słowa, ani figur dla wywołania tylko podziwu, pochwały; jak to pięknie, żywo wypowiedziano! Od każdej owszem takiej pochwały brać mają pobudkę, do upokorzenia się, bo każdy poklask zjednany przez kaznodzieję, jest znakiem chybionego istotnego celu, t. j. nawracania. Słuchacze bowiem prawdziwie dotknięci i nawróceni, więcej się nauczanym przedmiotem niż jego formą lubują i bardziej w siebie wchodzą, niż się na zewnątrz wylewają w poklaski dla kaznodziei.

- 2) O ile nauczając potrzeba zapominać o sobie, o tyle starać się kaznodziejom należy o cel główny w nauczaniu, t. j. o chwałę Bożą i zbawienie bliżnich. Samolubny kaznodzieja przestaje już na tem, że przez nauczanie podobał się słuchaczom, a człowiek Boży, Apostol tem tylko zajęty, aby słuchaczy nawrócił i do cnoty nakłonił.
- 3) Żeby mieć tę doskonałą czystość zamiarów (intencii), bardzo świątobliwym być potrzeba. Świątobliwość tylko ustrzeże kaznodzieję od lubowania się chwałą ziemską, od zrażenia się lada niepowodzeniem. Świątobliwość tylko z głęboką pokorą bezpiecznie go przeprowadzi wśród pochwał i oklasków, zamknie mu serce na osobisty interes, doda sił do wszczepienia ducha Chrystusowego w serca wiernych, na zapomnienie o sobie, podług tej zasady pierwszego Chrystusowego kaznodziei, który ją światu wypowiedział w tych słowach: "On ma rość, a ja się umniejszać". Illum oportet crescere, me autem minui (Joan. III, 30).

#### §. 3. O życiu przykładnem i świętem.

Nie dosyć jest, aby kaznodzieja wnosił na ambonę czyste zamiary i chęci; należałoby jeszcze, aby piękność całego jego życia uprzedzała wdziękiem świątobliwości i cnoty i przygotowywała słowom jego przystęp do serca wiernych. Poganie jeszcze zasługę z poczciwości i cnoty kładli między głównemi przymiotami mówcy, wedle tej frazy Katona, którą

Kwintylian tak pięknie rozwinął w 12-tej księdze swoich Instytucyj: Orator est vir bonus dicendi peritus; a znakomitym z poczciwości chętnie dawali ucha. W miejscu tu będą słowa Wirgiliusza: Tunc pietate gravem ac meritis si forte virum quemdam conspexere, silent erectisque auribus adstant. Ille regit dictis animos et pectora mulcet. — "Jeżeli kiedy ujrzą męża poważnego świątobliwością i zasługą, uciszą się i nadstawionemi uszami okrążą, a on przez słowa zarządzi ich duszami i zmiękczy serca". A jeśli takim powinien był być mowca pogański, jakimby to być należało kaznodziei, który uczy i nakłania do świątobliwości? Żebyśmy to lepiej zrozumieli, spojrzyjmy z jednej strony na świątobliwego kaznodzieję, a z drugiej na kaznodzieję, którego życie nie jest przykładne.

Świątobliwy kaznodzieja działa na duszę swojem ukazaniem się i przykładami swemi, mową i modlitwami. Sam widok, samo ukazanie się na ambonie człowieka pełnego pobożności, już budzi jakieś myśli o cnocie, już dobrze uprzedza wolę słuchaczy dla słów jego. Gdy myślą, że to mąż Boży, to Anioł Pański, już tem samem zachęcają się wza-

jem do słuchania go z religijnem skupieniem.

Piszą o św. Ligorym, że kiedy się ukazywał w Salernie, Benevencie i Amalfii na ambonie, sam widok pobożnego skupienia, tkliwości rozlanej na twarzy i natchnienia świecącego z oblicza, wprzód jeszcze nim się odczwał, pokonywal i do kajania się przywodził grzeszników.

Św. Franciszek Borgia, kiedy raz pierwszy publicznie Mszę świętą odprawiał, a przy niej przemawiał, zaplakało całe zebranie, a w niem i ci nawet, którzy słów jego dosłyszeć nie mogli; powiadali: "Widzieliśmy Świętego, szczera miłość Boga tryskała z jego twarzy, wydawała się we wszystkich poruszeniach, i to nas rzewnych lez nabawiło". Tak samo ukazanie się, sam widok męża Bożego rozrzewnia i nawraca. A co poczyna ukazaniem się swojem, to potem wraża i utwierdza przez wpływ przykładów swoich. Wprzód bowiem nim usta otworzy, już budujące życie jego dowodzi słuchaczom, że cnota jest możebną, a taki rodzaj dowodu więcej

pokonywa słuchacza niż roztrząsanie wszelkie, i przyjmują go chętniej, bo to język zrozumiały dla każdej duszy, przekonywa bez słów, przekonywa bez obrazy, odbiera upartym wszelką chęć opierania się; bo jakżeby nie usłuchać człowieka świętego, kiedy on sam wprzód i więcej wykonał niż się od drugich domaga? Wymowa przykładów to ma jeszcze w sobie szczególnego, że raz wszedłszy do duszy, nie opuszcza jej; a o dziesięciu pięknych kazaniach zapomnim, a budującego przykładu nie zapomnimy nigdy; tkwić będzie w pamięci, a dla serca zostanie zgryzotą, jeśli mu będziemy niewiernymi. A jeśli tyle już działa przykład świątobliwego kaznodziei, jak działać będa jego słowa?

Już to jest doświadczeniem, że światobliwość cudownie się przykłada do dzielności wymowy; jest ona istotną częścia geniuszu Apostolstwa, najczystszem naczyniem na przyjęcie natchnienia, a z niem tych wielkich myśli, podniosłych uczuć, i tego daru goracego wylania, które dziwia i pociagaja massy. Sama światobliwość tylko może godnie mówić o wierze, tajemnicach, cnotach z namaszczeniem, z nieprzepartym wpływem na rozumy i wole. Kto sam gorącem sercem kocha Boga, ten tylko będzie dość wymownym na nakłonienie drugich do tej miłości. Jeżeli Piotr św. pierwszą przemową pięć tysięcy ludzi nawrócił, dokonał tego przez to, że serce Apostoła rozgrzane świętą miłością ku Zbawicielowi, wysłalo na jego usta ogniste słowa, któremi przeniknął do serca słuchaczy: "A wielką mocą Apostolowie dawali świadectwo Zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa Pana naszego"—Virtute magna reddebant testimonium resurrectionis Jesu Christi (Acta Apostol. IV, 33). Lecz nie dość jeszcze światobliwym kaznodziejom na tem wymownem słowie, co je Duch św., którego są pełni, przysyla. Oni się gorąco modlą za braci, a modlitwa ich wznosząc się w Niebo, ściąga ztamtad błogosławieństwa i łaski, które zużyteczniają ich nauczanie. Przez tę modlitwę wznoszą się, wedle wyrażenia proroka, do cudownych przybytków Pana, ztad wywolują zbawienne deszcze, które usposabiają dusze do przyjęcia i umiłowania prawd przez nich głoszonych.

Że tak działaja światobliwi kaznodzieje, potwierdza nam to doświadczenie wszystkich wieków. Apostołowie nie byli to mówcy biegli w umiejętnościach ludzkich; ale że byli świeci, przeto nawracali skutecznie. Św. Szymon Styllita, św. Antoni, św. Franciszek z Assyżu, także nie byli ludźmi przestronnej nauki: ale że byli świętymi, więc ani zliczyć cudownej mnogości grzeszników, których upamiętali i doprowadzili do praktykowania cnót najwyższych, Św. Katarzyna Sienneńska, była to uboga dziewica, nie kształcona w umiejetnościach, żyła tylko lat 33, a jednak jej nauczania podniesione przez światobliwość jej żywota tyle sprowadziły nawróceń, że czterej spowiednicy przydani jej za zgoda Papieża zdażyć nie mogli spowiadać tych, których ona do Kościoła Chrystusowego przywiodła: taka skuteczność kaznodziejstwu daje świete i przykładne życie kaznodziejów. I to co o skuteczności wymowy światobliwych kaznodziejów podajemy, potwierdza jeszcze świadectwo i powaga Ojców świętych. Św. Augustyn naucza, że światobliwość życia potężniej nakłania od najzdolniejszej wymowy. Habet quantacunque gravitate dictionis majus pondus vita docentis (de doctr. Chr. lib. 4, cap. 27). Šw. prosper powiada, że doskonalsza od uczonej nauki jest ta, która się niejako objaśnia przykładami życia światobliwych kaznodziei: Eam esse perfectam doctrinam, quam conversatio spiritualis ostenderit, non quam inanis sermo jactitarit (de vita contempl. lib. 1. c. 17). A św. Bernard całą moc słowa kaznodziejów, przypisuje zbudowaniu od wzorowego ich życia, którem przeświadczają słuchaczy, iż pierwej sami w to uwierzyli, do czego nakłaniaja drugich. Dabis voci tuae vocem virtutis, si quod suades, prius tibi illud persuasisse cognosceris; validior operis quam oris vox (Serm. 59 in Cant.).

Lecz o ile skuteczniejszem słowo świątobliwego kapłana, o tyle skuteczność jego umniejsza brak świątobliwości w kaznodziei. Posługiwania jego nie uwieńczy błogosławieństwo Boże, ani mu zaskarbi milość jego słuchaczy, ani go wprowadzi na taki rodzaj kazania, żeby nawracał. 1) Nie spłynie na takiego kaznodzieję błogosławieństwo Boże. Bóg mu owszem

wedle Psalmisty wyrzucać bedzie: "Czemu ty opowiadasz sprawiedliwości moje i bierzesz testament mój w usta twoje"? Peccatori autem dixit Deus: Quare tu enarras justitias meas et assumis testamentum meum per os tuum (Ps. 49, v. 15). Grozić mu będzie owszem tym, na dzień ostateczny zapowiedzianym wyrokiem: "Z ust twych sądzę cię zły sługo" -ex ore tuo te judico serve nequam (Luc. XIX, 22). Błogosławieństwo i łaski daje Bóg takiemu tylko mówcy, który szanuje, kocha i sam wypełnia to co opowiada, który gruntowny jest w sprawiedliwości przez światobliwość, który jednoczy się z Bogiem, w którego mówi imieniu, ze Zbawicielem, który przez niego mówi, i z Duchem św., którego jest narzędziem. 2) Nie znajdzie też taki kaznodzieja miłości słuchaczy, bo skoro powezma podejrzenie, że nie żyje wedle tego jak naucza, słuchacze nauke jego przeciw niemu samemu obracać będą i wnętrznie doń mówić: "Lekarzu, ulecz samego siebie" — Medice, cura te ipsum (Luc. IV, 23). "Nie możesz być wymówion o człowiecze... albowiem w czem drugiego sadzisz, samego siebie potępiasz; bo toż czynisz o co posadzasz... który tedy uczysz drugiego, samego siebie nie uczysz" — Inexcusabilis es o homo... in quo enim judicas alterum, te ipsum condemnas; eadem enim agis, quae judicas... qui alium doces, te ipsum non doces (Rom. II, 1. seq.). Sam owszem taki kaznodzieja, im będzie mocniej dowodził obowiazku przykładnego życia, tem więcej siebie potępi, i każdy będzie miał prawo odrzucić mu to, co do niego stosował. Zawsze nie skuteczna jest nakazywać to, czem się sami nie obowiązujem, bo jest to jedną ręką budować, co się drugą wywraca, wedle wyrażenia Pisma św.: Unus aedificans et unus destruens; quid prodest illis (Eccli. XXXIV, 25). Jest to obalać przykładem, co się słowem zaleca. Quod verbis praedicant, moribus impugnant, mówi św. Grzegorz (Pastoral. p. 1. c. 2.); jest to, powiada dalej ten św. Ojciec, pozbywać się powagi, a naukę podawać w pogardę: loquendi auctoritas perditur, cum vox opere non adjuvatur; cujus vita despicitur, restat ut ejus praedicatio contemnatur. Słuchacz naturalnie oburza się na tych nowych faryzeuszów,

którzy uczą a nie pełnia: dicunt et non faciunt; alligant onera gravia et imponunt in humeros hominum, digito autem suo nolunt se movere - którzy świat sadza, a sami ida jego pradem i smakuja w jego uciechach; którzy pokute i umartwienie wmawiaja, sami żyjąc uciesznie, wygodnie i zmysłowo: którzy ucza o oderwaniu sie od świata, a sami jego dobra gromadza: ucza słodyczy, sami sie gniewajac; pokory, sami sie nadstawiajac z próżnościa. Słuchacze, świadkowie życia, które przeczy słowu nauki, przylegają raczej do tego na co patrza, a gardza tem co słysza, i co gorsza jeszcze, wezwyczajaja sie wierzyć, że tacy kaznodzieje nauczaja obludnie, a sądy te rozciągają sie i na innych gorliwych kapłanów. Zawsze wiec nieprzykładni kaznodzieje, nie jednaja serca słuchaczy. 3) Bez światobliwego życia, kaznodzieja nie trafi na sposób nauczania, przez któryby nawracał. Kto nie ma pobożności, mówi ozieble, niedbale, serc nie porusza, woli nie skłania, ochoty zapala; a jeśli się kiedy ożywia, bierze sie to zaraz za zapał sztuczny, za aktorskie udanie. Jeśli kaznodzieje tak mało dziś nawracają, powiada św. Teresa w rozdziałe 16-ym swojego życia, pochodzi to ztad, że nie maja dość tego ognia miłości Bożej, co go mieli Apostołowie. Kto Boga nie kocha, nie troszczy się żeby był kochany, boi się dotknąć grzeszników, już przez wzgląd ludzki, już z interesu. Dum timemus detractiones, irrisiones et opprobria hominum superborum, dumque metuimus perdere temporalia, minus quam oportet praedicamus aeterna, mówi św. Augustyn w Hom. 7. — Wielu z kaznodziejów dobrzeby nauczało. gdyby im światobliwości nie brakło; gruntowna a tkliwa pobożność chronilaby ich od usterków i imaginacyi, prostowałaby smak i samaby dopełniła, czego braknie ze strony talentów. Ze wszystkich tych uwag, ten możem że św. Grzegorzem wyprowadzić wniosek, że z wielkich klęsk, jakie wiara ponosi, największą jest skażenie kapłanów: Nullum puto, ab aliis majus praejudicium quam a Sacerdotibus tolerat Deus, quando eos, quos ad aliorum correctionem posuit, dare exempla pravitatis cernit (Hom. 17 in Evang).

Ale powie kto: widzimy kaznodziejów, którzy nie są świętymi, a jednak działają skutecznie. Odpowiemy na to, że ta skuteczność więcej ma próżnego rozgłosu, niż skutecznego owocu; więcej jedna poklasków, niż sprawia nawróceń; a jeśli i jest jaka skuteczność, to i ta opiera się na wierze w cnotę i świątobliwość kaznodziejów, na którą oni nie zasługują. Wierni z powodu wysokiego pojęcia o stanie kaplańskim, dopóki się inaczej nie przekonają, chętnie myślą, że kaznodzieje pierwsi spełniają to, czego nauczają. Ale biada w on dzień, w którym się prawda odkryje, a bać się potrzeba, aby się nie odkryła, bo trudna rzecz zmyślać ciągle świątobliwość, której się nie posiada.

Ztąd wypływa: a) że kaznodzieja powinien się pilnować w całem swojem postępowaniu, układzie, rozmowach i użyciu czasu, aby był przykładnym. Świat się nawet nie zaspokaja byle jaką cnotą w tych, którzy nakłaniają do świętości; chce, aby oni byli bez zarzutu i mogli mówić z Apostołem: Bądźcie naśladowcami moimi, a na pierwsze spostrzeżenie ułomności ludzkiej, cofa swoją ufność. To to jest, co spowodowało św. Grzegorza do powiedzenia tego pięknego słowa: Qui loci necessitate exigitur summa dicere, hac eadem necessitate compellitur summa monstrare (Pastor. lib. 2, c. 3).

Wypada: b) że powinien o ile można strzedz się uczt, gier i towarzyskich zabaw. Zwykle się więcej szanuje kapłana, którego widać tylko u ołtarza lub na ambonie. Wierni, zwłaszcza słabsi, widząc kapłana z innymi ludźmi u jedzenia, picia, u gier i zabaw, spadają z wysokiego wyobrażenia o kapłaństwie i rozczarowują się z mniemania, jakoby ich kapłan był istotą nadludzką. Zresztą bardzo to trudno w pośrodku uczt, gier i towarzystw utrzymać powagę ewangelicznego ministra, nie wykazać się słabym człowiekiem, uniknąć w słowach lub postępowaniu wszystkiego, coby wiernych trącić lub zgorszyć mogło. Dlatego to Zbawiciel nasz wzbronił Apostołom chodzić z domu do domu dla jedzenia i picia: In eadem domo manete edentes et bibentes quae apud illos sunt, nolite transire de domo in domum (Luc. X, 7).

FRANCISCAN FATHERS
SEMINARY
ELLICOTT CON

Wypada: c) że kaznodzieja powinien się strzedz uczęszczania do domów niewiast, unikać z niemi rozmów tajemnych, a nawet nie zatrzymywać ich długo u konfesyonału. Świat tak jest złośliwy, że mu dość pozoru dla rzucenia się na opinia kapłana, której on tak potrzebuje.

Wypada: d) że słodycz i dobroć, te cechy światobliwości, powinny sie ukazywać we wszystkich słowach i całei akevi kaznodziei, zwłaszcza na ambonie. Nie uchodza tam ani gorzkie wymówki, ani gwałtowne łajania, ani zelżywe odezwy do grzeszników, heretyków albo niewiernych. Wierni rozumieja, że kapłan który się gniewa choćby na występnych, a okazuje pyche albo pogarde ku innym, choćby z pobudek enoty, jest człowiekiem jak drudzy porywczym i chełpliwym. Nie uznaja w tem światobliwości, która zawsze dobra, milośna i pobłażliwa dla zbłakanych, gorycz koniecznych wymówek miarkuje słodycza miłości. Jeżeli mówiącemu kaznodzi co przerwie, np. drzwi, okna zastukaja, dziecko zapłacze, szmer zrobia późniacy sie lub wychodzacy spiesznie; a jeśliby i ostrzedz w czem przyszło, zrobić to trzeba łagodnie. Św. Franciszek Salezy za wielki to bład uważał, że raz nie ukrył swojego nieukontentowania, że pierwej nim skończył kazać, dzwonić poczęto. Jeślibyśmy mało mieli słuchaczy, pie wymawiajmy, bo wezma to za obrażona miłość własną. Jeślibyśmy gdzie ogadani byli, nie wynosić tego na ambone; byłoby to więcej rozjatrzyć obmowców, rozpowszechnić to, co bylo mniej powszechne, a usprawiedliwianie się na mało się przyda; świat lubi w złe wierzyć. Wiecej bedzie zasługi i godności w naśladowaniu milczenia Zbawiciela. Jesus autem tacebat:

Na zakończenie tego paragrafu, radzimy jeszcze kaznodziejom: 1) Stosować do siebie prawdy, które oznajmiają drugim; one bowiem ich tyle eo i sluchaczy dotyczą; owszem oni pierwsi powinni się troszczyć o swoje zbawienie. 2) Ćwiczyć się na kilka wprzód niedziel w praktykowaniu tych cnót, które na innych nakładać będą; tak się i głębiej przenikną swoim przedmiotem i nabędą doświadczenia o trudnościach, skutkach i pociechach z tych cnót, i nauczać będą

skuteczniej, bo opierać się będą już nie na domysłach, nie na marzeniach, ale na objawieniu wypróbowanem w doświadczeniu własnem.

#### §. 4. 0 gorliwości.

Kaznodzieja powinien być światobliwym, a światobliwość mieścićby w sobie powinna przymiot gorliwości. Gorliwość, jest to żywe pragnienie obudzania w duszach bliźnich miłości ku Bogu, pomagania zbawieniu braci, rozszerzania w ich duszach królestwa Jezusa Chrystusa; pragnienie aż do poświecenia siebie na zrobienie mu zadość. Św. Paweł Apostoł tak ja wyraża: "Chcieliśmy chetliwie dać wam nietylko Ewangelia Boża, ale też dusze nasze... a ja bardzo rad nałoże i nadwzwyż się wydam sam dusze wasze" — Cupide volebamus tradere vobis non solum Evangelium Dei, sed etiam animas nostras (1. Thess. II, 8). Libentissime impendam et superimpendam ipse pro animabus restris (2. Cor. XII, 15). To gorace w duszy pragnienie chwały Bożej, i zbawienia bližnich, to i wyborna homiletyka, i doskonała spreżyna dzielnej wymowy. Ono to budzi w kaznodziej dary nawracania, nakłaniania i poruszania; ono zsyła wyrażenia ogniste, co prosto trafiaja do serca; ono napedza te żywe obrazy, silne wykrzyki, zniewalania i wymówki; ono też nieci i święty zapał, który napełniał Proroków. Wymowa zaprawiona gorliwościa, zbliża sie do natchnienia, wstrzasa, przenika, obala. Wytworność mowy może od tego cierpieć, ale cóż to? wszak nie o wytworność idzie kaznodziei, którego ożywia gorliwość; on depce wszystkie widoki miłości własnej, on się zapomina; jemu dosyć, kiedy da uczuć, że Bóg przez niego mówi. On się nie upędza za wymowa; wymowa idzie za nim, służy mu; wymowa szczera, naturalna, co z przeniknionego serca wypływa, bo serce to złamane boleścia od widoku ludzkich nierzadów, od pogardy wiary, od niebezpieczeństw potępienia, w skwarze gorliwości, który je pożera, próbuje dróg wszystkich, aby wniknąć w glab duszy słuchacza, i jest moene, gwałtowne, nalegające: głos, gesta, spojrzenia, żywe

słowa, wszystko w niem przenika, obala; czują wszyscy, że tu już więcej niż ludzkie działanie, że Bóg mówi przez gorliwego kaznodzieję, że to prawdziwie głos Pański co łamie cedry, ciska płomienie ognia. Vox Domini confringentis cedros, vox Domini intercidentis flammam ignis (Psalm. 25, 7).

Gorliwość taka wyznaczała Melchiora Mościckiego, dominikana z XVI wieku. Ossoliński pisze o nim: oto stoi na ambonie, spuszcza oczy w ziemię, nie spogląda na nikogo, niema nikogo na celu, tylko słowo Boże. Głos jego z początku cichy, nabiera coraz więcej siły, oblicze blade ożywia się coraz, wzrokiem ciska pioruny w patrzących, kruszy serca zatwardziałych w grzechu, niedowiarków nawraca. Orzechowski (Quincunx), pisze: Kazał Mościcki o sądzie ostatecznym. Będąc zwyczajnie na twarzy bladym, jednym razem prawie zaiskrzył się rumieńcem, toż w mgnieniu oka w ogniu stanął; a gdy wspomniał przykład Abirona, Datana, gdy ręką wskazał na ziemię jakby roztwartą na pochłonienie bezbożnych, struchleli wszyscy, zadrżeli bojaźnią, pewni że zapadną w jej otchłanie.

Kaznodzieja mierny pod względem innych usposobień, kiedy ma gorliwość nawracania, wiele zrobi dobrego. Nastręczy środki zbawienia, poda rady i praktyki na wybudzenie skruchy i miłości Bożej, i odmieni pokolenie; kiedy znowu najzdolniejszy zkądinąd kaznodzieja, gdy sam goreć nie będzie ogniem żarliwości, zostanie bezskutecznym i nie nawróci nikogo.

Dla nabycia tej wielkiej gorliwości, na której tyle zależy kaznodziei, potrzeba: 1) starać się codzień urastać w miłości Boga i bliżnich, bo owocem takiej miłości jest gorliwość. Kto Boga gorąco kocha, nie może ścierpieć zniewagi, zabieży jej: "Widziałem przestępcę a schnąłem... Byłem w sercu mojem jako ogień gorejący i zawarty w kościach moich i omdlałem nie mogąc znosić, bom słyszał potwarz mnogich" — Vidi praevaricationem et tabescebam (Ps. 118, 155). Factus est in corde meo quasi ignis exaestuans, et defeci ferre non sustinens: audivi enim contumelias multorum (Jer. XX, 10). Kto żywo kocha Zbawiciela, boleje na

widok zmarnowanej zaslugi Krwi Jego, chce wypowiedzieć żywe pragnienie zbawienia braci, uczestniczy w tem uczuciu Zbawiciela, gdv mówił: sitio. Kto kocha bliźniego, trwoży sie na widok przepaści, w która wpada, a spieszy ratować go wszystkiemi siłami. 2) Potrzeba się goraco modlić o ducha żarliwości, a obudzać go wspominaniem świętych; myśleć coby np. w mojej parafii robili, jakby sie do wiernych odzywali św. Wincenty à Paulo, św. Franciszek Regis, św. Franciszek Ksawery? 3) Trzeba odróżnić gorliwość od checi powodzenia. Gorliwość ma dwie cechy: pierwsza jest miłość. która jest gorliwości źródłem: druga roztropność, która jest iei prawidłem. Gorliwość i kocha grzeszników, i w użaleniu nad nimi strzeże sie gniewu. Pociaga wdziękiem miłości, nakłania przekonywaniem o szcześciu przy cnocie. Nie rzuca sie ani na czas, ani na osoby, cierpliwie sobie poczyna, czeka sposobnej pory, w której nastaje.

## §. 5. 0 pobożności.

Pobożność jestto święty stosunek duszy człowieka z Bogiem. Pobożność stosowana do kaznodziei, jestto skupienie i podniesienie ducha kaznodziei ku Bogu, przez które on pragnie rozważać przedmioty z punktu widzenia Bożego, poznawać je w świetle Bożem, w którem zebraniu wciąż błaga Ducha św., żeby dał poznać nietylko co mówić ma, ale żeby sam błogosławił temu czem natchnie. Pobożność jestto główne źródło, z którego kaznodzieja czerpie wszelką użyteczność; jest to prawda, której nam dowodzi Pismo święte, Doktorowie Kościoła, śś. Kaznodzieje, i sam rozum oświecony przez wiare.

1) Pismo święte. Dawni prorocy przemawiali do ludu, o czem sam Bóg mówić im kazał. "Będziesz słuchał z ust moich słowa, mówi Bóg do Ezechiela, i powiesz im odemnie". — Audies sermonem ex ore meo et annuntiabis eis ex me (Ezech. III, 17). Apostołowie za nierozdzielną rzecz mieli modlić się i nauczać; modlili się tylko pierwej, ażeby potem skuteczniej nauczać. "A my modlitwy i usługiwania słowa

nilnować bedziemy". -- Nos vero orationi et ministerio verbi instantes erimus (Act. Ap. VI. 4). Św. Paweł nie przestawał na tem, że sie modlił, ale zaklinał wiernych Efezów, Kolossan, Tessaloniczan, ażeby sie wespół modlili dla ubłagania błogosławieństwa jego nauczaniu. "W każdej modlitwie i prośbie modląc się na każdy czas w duchu za mie, aby mi dana była mowa w otworzeniu ust moich z dufnościa, abym oznajmiał tajemnice Ewangelii". — Vigilantes in omni obsecratione pro me, ut detur mihi sermo in apertione oris mei cum fiducia notum: facere mysterium Evangelii (Eph. VI. 18, 19). "Modląc się społecznie i za nas, aby nam Bóg otworzył drzwi mowy ku opowiadaniu tajemnicy Chrystusowej" — Orantes pro nobis, ut Deus aperiat nobis ostium sermonis ad loquendum mysterium Christi (Coloss. IV, 3). "Bracia módlcie sie, aby mowa Boża bieżała i była wsławiona jako i w was". - Fratres, orate pro nobis, ut sermo Dei currat et clarificetur (2. Thess. III. 1). A jeżeli św. Paweł. Apostoł tak wielki, tyle potrzebował modlitwy na skuteczne opowiadanie Ewangelii, cóż już mówić o zwyczajnym kaznodziei?

2) Tejże nas prawdy ucza Doktorowie świeci. Św. Augustyn powiada, że gorąca modlitwa potrzebniejsza jest kaznodziei od innych pomocy sztuki mowczej. Pietate magis orationum quam oratorum facultate indiget... że nie wprzód ma sie brać do nauczania ludów, aż się pomodli do Boga: Sit orator antequam doctor (de doctr. Chr. lib. 4. 1). Wielki ten nauczyciel wymowy kaznodziejskiej każe podwoić goracość modlitwy przed rozpoczeciem nauczania: Ipsa hora ut dicat accedens, priusquam exserat proferentem linguam, ad Deum levet animam sitientem; ażeby mowa jego była wylaniem świętych uczuć, powziętych na modlitwie: ut eructet quod biberit, vel quod impleverit fundat, i uderzającą kładzie przyczyne tego polecenia: Quis novit, powiada, quid ad praesens tempus dicere expediat, nisi qui corda omnium vidit? et quis facit ut quod oportet et quemadmodum oportet dicatur a nobis, nisi in cujus manu sunt et nos et sermones nostri? (Ibidem). Św. Tomasz dodaje, że wszelkie dobre nauczanie z bogomyślnego zastanowienia się wypływa: ex plenitudine contemplationis derivatur praedicatio (2. 2. q. 188, art. 6).

- 3) Potwierdza to powaga znakomitych kaznodziejów. "Pierwszą radą, jaka wam daje na to abyście dobrze kazali. powiada O. Lejcunc, jest abyście się pobożnie modlili, i druga i trzecią i dziesiątą, żebyście się dobrze modlili". Wszyscy też ludzie Boży, którym dano przez kaznodziejstwo wielce sie zasłużyć Kościołowi, jak św. Franciszek z Assyżu, Ksawery, Franciszek Salezy i nasi znakomitsi kaznodzieje, wszyscy jednogłośnie uznawali, że sprężyną kaznodziejskiej wymowy jest pobożność i modlitwa; że siła kaznodziejstwa jest z ducha świętego; że pół godziny pobożnego rozmyślania przed wejściem na ambone, więcej znaczy, niż cztery godziny uczenia sie; że mniej znaczy nie douczyć sie słów własnego pisania niż opuścić modlitwę, która nami poruszy wprzód nim drugich wzruszymy. Jako zaś tego nauczali święci kaznodzieje, tak i robili. Światło dla siebie czerpali u nóg Ukrzyżowanego, modlili się przed, podczas i po kazaniu, modlili się noce cale, dokładając, dla skuteczności modlitwy, umartwienia. Św. Dominik nie wszedł na ambonę, aż wprzód nie przypadł do stóp Bogarodziev i nie polecił Jej swego nauezania: Diquare me landare te, Virgo sacrata, da mihi virtutem contra hostes tuos. Św. Wincenty z Ferrery dwie godziny zwykł się był modlić nim wszedł na ambonę, a kiedy raz to opuścił i spostrzegł się że już mówi sucho i bez namaszczenia, płacząc, wykrzyknął: "Wincenty dziś do was mówił, gdy w innych dniach Bóg przez jego usta przemawiał".
- 4) Rozum oświecony przez wiarę, uczy o konieczności modlitwy dla kaznodziei, żeby: 1. dobrze ułożył przedmiot; 2. żeby go dobrze wypowiedział; 3. żeby nawrócił.

Co do 1-go. Potrzebna kaznodziei modlitwa, ażeby się namyślił na przedmiot i dobrze go ułożył. Gdy kaznodzieja mówi do ziemian, jest jako nieba posłannik, a jako królewski poseł to tylko mówi w imieniu swojego króla, z czem go on poslał; tak kaznodzieja, wprzód nim do ludu przemówi, do Nieba się podnieść powinien, aby w podniesieniu modlitwy przyjął rozkaz Boży na to, o czem w Jego imieniu mó-

wić bedzie do ludu. Winien być owym niejako aniołem tajemniczej drabiny, moca modlitwy wstepującym od ludu do Boga po rade i prawde, a zstepujacym od Boga do ludu ze słowem Bożem. Tak nauczał i robił posłany od Ojca, Syn Boży. "Słowa, które ja do was mówie, nie od siebie samego mówie" — Quae ego loquor vobis, a me ipso non loquor (Joan. XIV, 10). "Jako mie nauczył Ojciec, to mówie". — Sicut docuit me Pater, haec loquor (Ibid. VIII, 25). A przeto co ja powiadam jako mi mówił Ojciec, tak powiadam" — Sicut dixit mihi Pater, sic loquor (Ibid. XII, 50). Tak i kaplan w modlitwie do Boga ma szukać, coby w imieniu Jego powiedział; inaczej ani to powie co potrzeba, ani tak jak potrzeba. Bóg jest sam prawda i prawda od Boga jest; w modlitwie tylko goracej kaznodzieja sam przyjmie prawdę, przez modlitwe nia sie rozgrzeje, w modlitwie wyczerpnie pomoc św. Ducha, dostanie ognia i ciepła, którem nauczanie zaprawi. Serce oschłe, martwe tylko slowa wyrzuca, niby jabłka sodomskie; najwieksze talenta nie uprawione przez pobożność, ziemskie tylko wydają owoce, moga podobać się, dziwić, ale wzruszyć, ale nawrócić, to już rzecz Boża, i dzieje sie tylko przez Boga. O ile można, przeto powinien się starać kaznodzieja, aby się w modlitwie gotował na to, co mówić bedzie, wprzód u Boga zaczerpnał to, co ku Jego chwale i zbawieniu braci z pomoca innych środków ziemskich opowiadać bedzie.

Co do 2-go. Potrzebna kaznodziei modlitwa, ażeby dobrze myśli swoje wypowiedział. Mało że kaznodzieja w modlitwie przedmiot obmyślał, jeżeli wchodząc na ambonę nie wzniesie uczucia i serca, jeżeli nie rozgrzeje piersi pobożnością. Głos jego nie namaszczony od Boga, będzie jako miedż brzmiąca, twarz jego będzie bez wyrazu, gesta fałszywe, sceniczne albo tylko ziemskie, a i zdolniejsze rzeczy, które wypowie, zostaną bez skutku. A niech tylko kaznodzieję luną swoją obleje pobożność, wszystkich oczy zaraz obróci, wszystkich dusze przejmie głębokiem pobożności skupieniem, wyda się raczej aniolem niż człowiekiem, wyda się jako Mojżesz po rozmowie na górze, promieniejący chwałą

tego, który go poslał. Samo ukazanie się takie już będzie doskonalym wstępem i usposobi serca na poruszenia łaski. Niech sie tylko kaznodzieja o takie usposobienie przez pobożność postara, a i dalej w wypowiedzeniu kazania nie zejdzie zeń urok pobożności, żywe uczucie wiary odezwie sie w jego słowach, pokieruje jego postacia i gestami, namaszczona jego mowa przeniknie dusze, napełni całe zebranie tem wzruszeniem jakiego sam doświadcza, łaska co w kaznodziei zbudziła słowa, ożywi je w słuchaczu. Miłość Boża, która zagore, natchnie mu poruszenia mowcze, poda mu wyrażenia, o których ani myślił, których sie nie spodziewał. a jako ludzie natchnienia bez trudu znajduja środki oddania swoich myśli, tak i kaznodzieje przeniknieni rzeczami Bożemi, podczas rozmyślania dostaną wymowy serca, większej od wszelkiej sztucznej wymowy. A niechaj wtenczas mówi o przedmiotach najbardziej powszechnych, uczucie i ogień z jakim to wypowiadać będzie, zrobi głębokie wrażenie.

Co do 3-go. Modlitwa potrzebna kaznodziei dla nawrócenia grzesznika. Wiemy, że nawrócenie nie jest dziełem człowieka, ale sprawą łaski Bożej. Tutaj więcej niż indziej prawdzą się słowa Zbawiciela: Bezemnie nie nie możecie: próżno kto orze, polewa, jeżeli Duch św. wzrostu nie daje. Próżno i kaznodzieja pięknemi słowy uderza słuch wiernych, jeżeli razem laska wszechmocnego słowa nie podziała na dusze. Potrzeba, aby Bóg przemówił do duszy, kiedy my do ciał mówimy; otóż to współdziałanie łaski, to błogosławieństwo Boże zstępuje tylko do pobożnych kaznodziei i zdobywa się modlitwa.

Ztąd wypada: a) że napisanie kazania nie potrzeba uważać za dzieło literackie, ale za ćwiczenie duchowne, święte zajęcie się pod okiem Bożem, z poradą Bożą usłyszaną w pobożnem żebraniu; b) że wchodząc na ambonę, potrzeba upaść przed Bogiem, w którego ręku są serca wszystkich, błagać o błogosławieństwo temu ziarnku, aby dało owoc stokrotny. Dobrze jest za przykładem świątobliwych kapłanów modlić się przez ofiarę Mszy św. na tę intencyę, albo tym celem odwiedzać Najświętszy Sakrament, albo się

Aniołom Stróżom polecić, albo wezwać przyczyny tych Świetych, którzy najbardziej dopełniali te cnote, która opowiadać mamy, a nadewszystko polecać sie przyczynie N. Panny Maryi. W miare jak sie zbliża pora kazania, podwoić gorace modlitwy, i wchodzac już na ambonę, jeszcze podnosić serce, przypominać słowa Zbawiciela: "Albowiem nie wy jesteście którzy mówicie, ale duch Ojca waszego, który mówi w was" - Non enim vos estis qui loquimini, sed spiritus Patris vestri qui loquitur in vobis (Matth. X, 20). "Pamietaicie na Moiżesza sługe Pańskiego, który nie żelazem wojujac, ale prośbami świetemi modlac sie, Amaleka poraził" — Memores estote Moysis servi Dei, qui Amalec non ferra pugnando sed precibus sanctis orando dejecit (Jud. IV, 13). I zchodzac z ambony jeszcze się modlić o dobry skutek. spodziewając się 20 nie od zdolności i wymowy, ale od łaski Bożei.

## §. 6. O talencie czyli zdolnościach do kaznodziejstwa.

Z pobożnościa łaczyć się powinny w kapłanie zdolności do kaznodziejstwa. Nikt bez nich wchodzićby nie powinien do kapłaństwa, bo nikomu nie wolno brać się stanu, którego obowiazków nie wypełni. Znamionami wróżacemi o talencie mowczym, sa: 1. tkliwość czyli czułość serca; 2. umysł bystro obejmujący; 3. skłonność do wylania się na zewnatrz; 4. żywa wyobraźnia; 5. wola stała i mężna; 6. dar słowa; 7. jasność wyrażenia. Podstawa a i wskazówka wymaganych zdolności jest naprzód rozsadek. Est eloquentiae sicut reliquarum rerum fundamentum sapientia (Cic. de orat. c. 8, 70). Rozsadek, przymiot rzadszy niż rozumiemy, a ważniejszy od jaskrawych na pozór innych przymiotów, jak od pamięci, dowcipu, wyobraźni. Rozsadek rozeznaje i wypowiada wszystko co trzeba, nie nadto, i opowiada najlepiej; ma porzadek. ścisłość, jasność i dokładność we wszystkiem. Sprawiedliwie rozkłada przedmiot, dowodzi w sposób przekonywający, miesza do tego uwagi zdrowe i zastosowanie praktyczne. Rozsadek wszystkim się podoba; to co oparte na zdrowym rozumie, przekonywa wszystkich, przyklaskują jemu możni i ubodzy, uczeni i prostaczkowie. A bez zdrowego rozsądku wszelka inna zdolność i talent nie na wiele się przyda; bez zdrowego rozsądku niema ani ważnych spostrzeżeń, ani gruntownego dowodzenia, a często owszem nadto wielomówstwa, wyboczeń. Bez rozsądku to goniąc za górnością popadamy w śmieszność, to się mylimy często, to nie utrzymujemy się w głównym przedmiocie, to nas oszukuje wyobraźnia, to zamiast za prawdą, biegniemy za światlem fałszywem.

Ale jakiekolwiek i którekolwiek kto odebrał talenta z natury, powinien je pilnie ukształcać. Szacunek należny słowu Bożemu i interes dusz tego wymaga. Lud czuje, co jest dobre i w tem smakuje i rozeznaje co jest zlem — a złe przeszkadza mu do dobrego. Nauczanie kaznodziejskie zawsze powinno być bardzo staranne; jeżeli czasem mowy proste i mało opracowane w ustach dojrzalszych kapłanów przynoszą owoc, do żadnej się jednak niedbałości tem upoważniać nie wolno. Mogą tamci cnotą nadstarczyć wymowę, i może Bóg błogosławi ich prostym naukom, że w nie wiele dobrej woli włożyli. A zawsze to pewna, że niedbały kaznodzieja zlekceważonym będzie. Żadnych tu fałszywych ułudzeń umorzać nie wolno; wszędzie między kilku pochlebcami znajdzie się sąd i zdrowy i surowy, a na to zawsze oglądać się należy. Kto nie chce uprawiać talentu kaznodziejskiego i puszcza się na nauczanie bez gotowania się, nazywając to mówieniem po apostolsku, znieważa to wyrażenie święte, bluźni temu czego nie zna. Mówić bez przygotowania się, jest najleniwszem zbywaniem obowiązków kaznodziei, a dobrze mówić bez przygotowania na słowa, jest najwyższym przymiotem mówcy. Kaznodzieja bardzoby był występnym, skoroby opuszczał kształcenie zdolności potrzebnych do kaznodziejstwa.

Ale gdy znowu robi wszystko co może, pragnąć mu wolno żeby robił lepiej, ale rozpaczać że lepiej nie robi, nie powinien. Tak już Bóg opatrzny zarządził, że wielu z kapłanów przeznawszy skalę swoich zdolności, nie zagubia ich

w zaniedbaniu, ale obraca na nauczanie prostaczków, którzy zawsze większość stanowią, i tacy zwykle najwięcej przynoszą pożytku. Błogosławieństwo Boże nie jest przywilejem talentów znakomitych. Zbawiciel który chrzci, On i naucza przez kapłana, a jak w tym organie swoim znajdzie czystość intencyi, pobożność i gorliwość, prostym zdolnościom jego przydaje to namaszczenie, którego pozwala uczonym i bardzo wymownym. Ztąd pochodzi, że nieraz mierne zdolności nadstarczone pobożnością i pracą, więcej robią korzyści od najznakomitszych talentów, bo Bóg łaską nadstarcza, czego braknie talentom kaznodziei. To tylko pewna, że o takiej łask Bożych pomocy marzyć nie może, kto jest z rozmysłu niedbałym.

## §. 7. O nauce potrzebnej kaznodziei.

We wszystkich czasach wyrywali sie na mowców ludzie niedojrzali, więcej umiejacy znośnie mówić, niż gruntownie obeznani z tem, co wypowiadać mają. Platon w dyalogu Sokratesa z Fedrem i w dvalogu Gorgiasza uskarża sie na takich mowców. Skarży się na nich i Cycero, na tej sie opierajac zasadzie, że nikt dobrze mówić nie potrafi o tem, czego nie umie. A co jest prawdą względem świeckiej wymowy, wieksza jest prawda co do kaznodziejstwa. Zawsze to bedzie błędem i nieszczęściem w młodym kaplanie, jeżeli się wyrwie na kaznodzieje, nie nauczywszy się gruntownie tego co kaznodzieja umieć powinien. Potrzeba wprzód napełnić to, z czego wylewać mamy. Infunde ut effundas, mówi św. Bernard. Spiesząc wylewać z niepełnego naczynia, predzej sie wypróżni. Lepiej to dalej św. Bernard powiada: Quod tuum est perdis, si priusquam infundaris tu totus, semi plenus festines effundi (Serm. 11, in cant. 2). Św. Grzegorz (de cura Pastorali lib. 3, c. 25) kaznodzieję przedwcześnie wyrywajacego się, porównywa do ptaków pisklat jeszcze, co bez porosłych dobrze skrzydeł, porwawszy się do lotu, nie mogąc się utrzymać w powietrzu, spadaja na ziemie i zabijaja sie. Rzeczywisty to obraz tego, co się niedojrzałym kaznodziejom

przytrafia. Mowa ich próżna, wiele słów, mało nauki, myśli niejasne, miejsca ogólne, dowody pozorne, czasem fałszywe; ani w nich gruntu, ani jasnego celu dopatrzyć. Słuchając ich zaraz czujemy, iż dla braku wiedzy, zakłopotani ubóstwem, męczą się wypowiadaniem, zupełnie inaczej od tych mowców uczonych, pełnych prawd, w których obfitość nauki wylewa się w potokach napełniających bogactwem swojem umysł i serce słuchaczy. Święci Ojcowie nie spieszyli tak wyrywać się na mowców. ŚŚ. Grzegorz Nazyazeński, Bazyli, Chryzostom, wprzód nim kazać poczęli, długo na ustroni gotowali się przez rozmyślanie i uczenie się. Kiedy biskup Hippony Walery naznaczał św. Augustyna na kaznodzieję, wielki ten mąż zalękniony wysokością obowiązku potrzebującego tyle światła, nie ufając jeszcze ani swojej nauce, ani swojm talentom, usilnie błagał św. Walerego o czas przygotowania się. Sam o tem opowiada w liście 21-ym do Walerego: "Chciałbyś mie gubić, nie pozwalając czasu na nabycie tego, czego mi nie dostaje? Gdzie więc jest twoja miłość, najdroższy Ojcze Walery? Cóż odpowiem Panu, kiedy mię sądzić będzie? Powiemże, że wpędzony w powinności kościelne, już się nie mogłem .douczyć, czego mi nie stawało do dobrego ich wypelnienia?". Zauważmy, że św. Augustyn wtedy się jeszcze tak odzywał, kiedy już wiele dziel w obronie wiary napisał, bo już gotowe były dzieła: de ordine, de immortalitate animae, de libero arbitrio, de vera religione, etc. Znal już więc, co znać kaznodzieja powinien, i więcej znał jeszcze; ale tak miał wysokie pojęcie o obowiazku kaznodziei, tak obszernej i długiej pracy po kaznodziei wymagał, że za nie poczytywał uprzednie przygotowanie swoje. Cóż więc wobec takiego przykładu ma robić młody, tylko co z seminaryum wypuszczony kapłan? Niechaj wypełnia co jego jest obowiązkiem, ale niech nie myśli o tem, że on już kaznodzieja, że może być kaznodzieją korzystnym wprzód, nim się uza-pasi w naukę. Im mozolniej i dłużej pracować będzie, tem glębiej się przekona o prawdzie tych wyroków Ducha św. "Skoro się napełnią obłoki, obfitym deszczem wyleją na ziemię"—Si repletae fuerint nubes, imbrem fundent super terram

(Eccles. XI, 3). "Mąż uczony da wielkie dobra z nauki, nauka jego będzie źródłem życia dla tych, którzy go słuchać będą" — Eruditus in verbo reperiet bona. Fons vitae eruditio possidentis (Prov. XVI, 20). Żeby przedmiot o konieczności nauki dla kaznodziei lepiej rozwinąć, powiemy naprzód o naukach świeckich, a potem o naukach duchownych, które są najniezbędniejsze dla nauczycieli religijnych.

# O naukach świeckich potrzebnych kaznodziejom.

- 1) Przedewszystkiem kaznodzieja obowiazany znać jezyk, w którym opowiada słowo Boże, dokładne znaczenie wyrazów, poprawne układanie zdań, i te różne obroty mowy, przez które coraz jaśniej się myśl mowcy wydaje. Do dobrego skutku nauczania wiele kaznodziei przeszkadza nieczystość i niepoprawność języka. Każdy naród o czystość swojego języka jest bardzo troskliwy, i dość czasem słowa niewłaściwego, frazy niezgrabnej, niezrecznego obrotu, ażeby sie słuchacz względem mowcy uprzedził, stracił doń ufność, nawet by go za nieuka okrzyknął. Dlategoby kaznodzieja oprócz prac innych, pilnie około języka pracować powinien, czytać gramatykę, wzorowych pisarzy, słuchać dobrze mówiacych, i sam się wprawiać do pisania czysto po polsku; to już sa obowiązki, które pierwej od innych spelniać ma kaznodzieja. (O jezyku rozprawy Stanisława hr. Potockiego, Gramatyka Kopczyńskiego).
- 2) Znać też kaznodzieja powinien prawidła retoryki, mieć w ciągłej pamięci ogólne wyobrażenie o miejscach ogólnych, podług których i wynajduje się przedmiot, i określa, i dzieli na części, i opowiada się i ozdabia przez użycie figur mowczych, dodających mowie wdzięku i siły. A i nietylko to raz poznać powinien, ale do tego często powracać ma, a w czytaniu dobrych pisarzy uważać jeszcze, jak lepiej lub gorzej spełniali przepisy retoryki. Praca około tego smak ukształca,

umysł rozwija, uczy czuć dobrze, i wdzięcznie oddawać swoje uczucia. Pod tym względem kaznodzieja powinien przeczytać wymowę świętą, która go i teoretycznie i przez przykłady o retoryce nauczy.

3) Kaznodzieja znać też powinien tę szczególniej część loiki, która uczy o odróżnianiu fałszu od prawdy, pewnych od watpliwych rzeczy, widocznych od prawdopodobnych, która pomaga do robienia sobie jasnych pojęć o rzeczach, do jasnego i porządnego ich wykładu, do ścislego rozumowania, do wywodzenia wniosków. Mowca każdy powinien być dobrym logikiem. Zdarza się czasem, że w mowcy jako słabą stronę słuchacz nagani, że jest retorykiem; logiki i zrowego sadu nikt i nikomu nie przygania. Jednym owszem z powszechniejszych niedostatków publicznych mowców jest brak logiki. W większej części mowcy bywają retorami tylko, t. j. zapowiada a nie dowodzi, lub źle dowodzi. Żebyśmy te wade lepiej zrozumieli, dość przypomnieć, że dobre mówienie od dwóch rzeczy zależy: a) od rozważenia tego, czego dowodzić mamy, jakich użyjemy dowodów, czy jasnych, gruntownych, skutecznych, a to jest dzieło logiki; b) od tego jak uszykujemy dowody, ażeby większe zrobiły wrażenie, jak je wypowiemy ażeby silniej uderzyły, i to jest dzieło retoryki. Widoczna, że gdy w pierwszej rzeczy chybimy, cała mowa wage traci. Dlategoto Cicero powiedział, że cała zasługę mowcy więcej był winien filozofii niż retoryce: Fateor me oratorem, si modo sim, non ex officinis rhetorum, sed ex academiae spatio extitisse (3. de orat. n. 60. seqq.), i narzekał na swoje czasy za rozbrat dwóch tych umiejętności, t. j. logiki i retoryki, myśli i słowa, ducha i języka. Nie dość wiec kaznodziei, ażeby był tylko mowcą, wprzód być powinien logikiem. Logika pomoże mu znależć dowody gruntowne, a retoryka zrecznie je wypowiedzieć; jako logik, mówić będzie do rozumu i przekona; jako mowca, mówić będzie do wyobraźni i serca, a tak całego słuchacza pociągnie. Kaznodzieja więc nietylko raz obeznać powinien, ale i często wracać do tych części logiki, w której o określeniach, podziale przedmiotów, rozumowaniu i metodzie potrzebne sobie znajdzie pomoce. Zawsze więc koło siebie mieć jaką dobrą logikę powinien: np. Laromiguière Leçons de la philosophie, i logike X. Gratry.

- 4) Kaznodzieja znać też powinien świat pod tym względem, jak się w nim myśli, mówi i żyje; inaczej byłby jak lekarz nieznający swego pacyenta. Nadewszystko znaćby powinien serce ludzkie, to źródło i ognisko wszystkiego złego, któremu ma radzić; a droga do tego jest znajomość ludzi i pilne zastanawianie się nad własnem sercem. Pytano raz Massilona, zkąd żyjąc w samotności, bierze takie żywe obrazy świata, w które nie zagląda. Z własnego serca, odpowiedział.
- 5) Jeżeli nie najkonieczniejsza, pożyteczna przynajmniej dla kaznodziei byłaby znajomość historyi i literatury świeckiej. Ztamtad mógłby dostać dowody wiekszej pobożności przodków żyjących w okolicznościach, w których trudniejszą była cnota. Ztamtadby mógł niekiedy wybrać przykłady i zdania tych, którzy mniej sobie pozwalali, niż czasem dzisiejsi chrześcianie, i którzy na wielu punktach moralniejszymi byli, niżbyśmy o tem myśleli, o czem się przekonać można ze zdań Epikteta i Seneki. Znajomość znów literatury świeckiej dałaby poznać najpiękniejsze wzory wymowy Cycerona, Demostenesa miedzy dawnymi i nowsze arcydzieła wszystkich krajów. Wszakże w użyciu tej znajomości i dziejów i literatury, kaznodzieja oględnym być powinien: 1) rzadko przywodzić pisarzy świeckich, inaczej byłoby to świetej wymowie odjać jej własny ewangeliczny charakter; 2) nie podawać za szacowne i wzorowe tego, co mogło być dzielem pychy, próżności; dobrem w skutkach, a złem w przyczynie. co się następnie duchowi Ewangelii sprzeciwia: 3) nie przywodzić osób z mytologii, bajek, ani przykładów cnót pogańskich, których nie poświęciła, ani w zasługe nie oblekła wiara; 4) samemu się z namiętnością nie oddawać czytaniu pisarzy świeckich, bo Pismo święte, Ojcowie święci i pisarze kościelni, to szczególnie powinno być w rękach kaznodziei; 5) uczyć się w dziełach pisarzy świeckich tego, co się przydać może do ukształcenia na mowce, a to kościelnego; 6) oprócz historyi i literatury, do pomocniczych kaznodziej-

skiemu wychowaniu nauk, jeszczebyśmy zaliczyli filozofia, prawo, nauki przyrodzone, umiejetności piekne (wyzwolone), języki. Do pewnej miary, zwłaszcza w szczególnych postawieni okolicznościach, jak np. kierownicy publicznego wychowania, bywamy do nich mocniei obowiazani. Obróconym ku temu badź przez własna ochote, badź przez misya naznaczona i potwierdzona przez Kościół, nie zabraknie budujących zachet od Kościoła katolickiego w Polsce. Miał on swoich Brudzewskich, Koperników, Poczobuttów, Jundziłłów, Naruszewiczów, Albertrandych, Sarbiewskich, Krasickich i innych kapłanów, specyalnie znakomitych w różnych gałeziach umiejętności świeckich. Ale nie chciejmy od prawoznawcy głębokich umiejetności matematycznych, ani od wodza znajomości lekarskiej, ani od artysty biegłości w prawie, ani od uczonych świeckich duchownej głebokości teologa, ani od kaplana wszechstronnej umiejetności świeckiej. Są dla kaznodziei umiejetności potrzebniejsze. Nie w świeckich bowiem umiejetnościach jest rada na cieżka dzisiejsza dobe Kościoła, na jutro może jeszcze trudniejsze; zresztą nie rada przeciwko trudnościom, bo Kościół nigdy nie był bez prześladowań, ale rada, jak ciagle okazywać Majestat Boży w Jego Kościele, jak przekonywać, że wszystko, co Opatrzność Boża znalazła, co dobroć podała, jak wszystko to żyje w Kościele, jak ocucać jego podania, powracać jego karność, jak zaradzać błędom i fałszom, co uderzają w ten przybytek zbawienia ludzi. Dopóki nie wstana Atanazowie, Augustynowie, całe gromady obrońców prawdy, błędy przez nich ukrócone, nowe jeszcze błedy, które niezmordowanie namiętność wymyśla, uderza na te opiekunkę dusz zbawienia. Można się kapłanom i kaznodziejom poświęcać umiejętnościom świeckim, ale cala siła najgłówniej obracać sie im należy do nauk Bożych.

## O naukach duchownych potrzebnych kaznodziei.

Kaznodzieja znać powinien: 1) Pismo święte i sposoby jego użycia; 2) Ojców świętych; 3) Historyę kościelną; 4). Teologię; 5) Naukę życia duchownego.

Co do 1-go. O nauce Pisma świetego i sposobach jego użycia. Wielki to dar Boży ten świat widomy, dziwy iego, jego harmonia, przejawy jego żywiołów: wszystko to z osobna i razem składa obraz zaprawde godny Boga, najmilszy rozumowi i zmysłom człowieka. Ale jest drugi dar Boży świetniejszy, wspanialszy i droższy rozumowi i duszy człowieka, to Pismo świete. Przyrodzenie to tylko skutek twórczego słowa Bożego, a Pismo św. to myśl, to język, to mowa Bożej potegi; przyrodzenie to zwierciadło Wszechmocności Bożej, a Pismo święte to madrość najwyższego Ducha. Przyrodzenie mówi o Bogu do zmysłów, a Pismo mówi od Boga do duszy. Pismo świete to regula dla enoty, to pokarm dla pobożności, pragnacej zjednoczenia się z Bogiem. Cnota i pobożność budzą się, rozwijaja i żyją siłą i pokarmem Pisma świetego. Cnota mówi niejako z Samuelem: Mów, Panie, sługa twój słucha, i w Piśmie świetem znajduje rozkaz i wole Boża. Pobożność mówi: dilectus meus mihi et ego illi, i przez Pismo święte szuka zjednoczenia sie z Bogiem. Pismo święte to fundament wszystkich prac kaznodziei, i kaznodziejstwo całe, to niejako rozwinienie nauki ksiag Boskich, Kaznodzieja posłaniec od Boga do ludzi, od Niego samego ma brać słowo do podania ludziom, i posłaniec Niebieski ma mówić niejako Niebios jezykiem. "Opowiadaj słowo" - Praedica verbum, mówi św. Paweł do Tymoteusza, a to słowo Boże, ten język Nieba, czerpie się z Pisma św. Ztamtąd tylko biorąc treść wszelkiego nauczania, może mówić kaznodzieja ze św. Pawłem: In me loquitur Christus... Posuit in nobis verbum reconciliationis... Deo exhortante per nos.

Jest jakaś łaska szczególna, przywiązana do wszystkich wyrażeń Pisma świętego. Słowo człowieka w porównaniu do

słowa Bożego jest martwe, niezdolne nic zrobić na żywot wieczny. Słowo tylko Boże jest słowo żywotne, ma moc poruszać, zniewalać, albo mówiąc słowy św. Ducha: jest ogniem, który zapala najzimniejszych; jest młotem, który kruszy najtwardsze głazy, mieczem, który przenika do ostatnich serca tajników. Doświadczenie już uczy, że prawdy poparte dobrze zrozumianemi i zglębionemi zdaniami Pisma świętego, i największe robią wrażenie, i najwierniej trzymają się pamieci.

Ale jeżeli Pismo świete wylane w mowie kościelnej jest użyteczne słuchaczowi, korzystniejsze jest jeszcze kaznodziej samemu. Służyć mu bowiem może podług słów św. Pawła do wszystkich zamiarów i sposobów uczenia, wykładu dogmatów, objaśniania tajemnic, wykazywania obowiązków moralnych, zbijania błędów. "Wszelkie pismo od Boga natchnione, jest pożyteczne ku nauczaniu, ku strofowaniu, ku naprawianiu, ku ćwiczeniu w sprawiedliwości, aby człowiek Boży był doskonały ku wszelkiej sprawie dobrej wyćwiczony" -- Omnis Scriptura divinitus inspirata utilis est ad docendum, ad corripiendum, ad erudiendum in justitia, ut perfectus sit homo Dei, ad omne opus bonum instructus (2. Tim. III, 16, 17). Św. Augustyn upewnia, że kaznodzieja doskonałym jest, albo mniej doskonałym, podług tego jak biegleiszym albo mniej biegłym w nauce Pisma świetego. Sapienter dicit tanto magis vel minus, quanto in Scripturis sacris magis minusve profecit (De doctr. Chr. lib. 4, 5). Bo i rzeczywiście Pismo Boże przydaje nauce lub kazaniu takiej powagi i mocy, na jaka się nie zdobęda żadne rozumowania ludzkie. Że nadto jeszcze człowiek wierzy jako powinien, że Pismo świete od Boga jest, że je jako Boskie szanuje, teksta wiec Pisma świętego najskuteczniej go zniewalają do cnoty, nakłaniają do uległości i szacunku dla prawa. Prócz tej powagi ma jeszcze pismo Boże urok świętości, który nieci miłość ku prawdom w nim opowiadanym, i jakieś namaszczenie Ducha św., przez które takie cnoty jak miłość Boga, poświęcenie się chwale Jego, miłość ku bliźniemu, zaparcie sie siebie, wydane sa w sposób jakiego nie znano w mowie ludzkiej, bo nigdy jeszcze madrość ludzka nie wyraziła się z taką wielkością, świetnością i prostotą. Czytając te święte księgi, czujem się niejako lepszymi, ochotniejszymi i mocniejszymi do wypełnienia ich zaleceń. Tymczasem wszystko to jest małą tylko cząstką tych korzyści, jakie Pismo święte kaznodziejstwu przynosi. Jakiekolwiek kaznodzieja obierze przedmioty, Pismo święte na ozdobienie ich przyniesie mu najpiękniejsze przykłady; jakież to tam wzory pobożności w Dawidzie, Józefacie i innych Świętych, albo jakie to przykłady miłości rodzielelskiej, synowskiej, rodzinnej w Józefie, Rucie, Tobiaszu — zgadzania się z wołą Bożą w pośrodku ucisków w Jobie, Jeremiaszu, Machabeuszach, — szlachetności i wspaniałości w postępowaniu Abrahama z Lotem, Józefa z braćmi, Dawida z Saulem, albo życia cnotliwego i pracowitego w Patryarchach.

Dodaimy do tego korzyści z najwspanialszych ozdób mowczych, które na kartach Pisma świetego świeca jak gwiazdy na firmamencie i zdaje się czekaja, aby je zbierał kaznodzieja na ozdobienie mów swoich. Cóż to bowiem za górność pojęć i wspaniałość obrazów w tych opisywaniach Majestatu Boskiego, jakie nam zostawili: Mojżesz, Job, Izajasz, Baruch; jaka to znowu wzniosłość i siła w tych upomnieniach proroków, obracanych do królów i ludu, albo jaka to tkliwość, słodycz zniewalająca w tych przedśmiertnych upomnieniach Mojżesza do ludu zwróconych, albo w liście św. Pawła do Filemona, albo jaka to starożytna prostota z wielkościa myśli w Księdze Rodzajów, w Ewangelii, w mowach Chrystusa Pana przywiedzionych przez św. Jana, gdzie wszystko jest prawdziwie Boskie. Wszyscy Pisarze świeci, ci słudzy Ducha św. nieskończenie przeszli poetów i mowców świeckich, wszyscy wiec sa dla kaznodziei niewyczerpanym skarbem piekności, z którego czerpać mogą siłę, życie i zapał.

To też Ojcowie święci uważali Pismo święte za główne źródło, z którego kaznodzieja wszystko czerpać powinien i sami też najgłówniej, może jedynie koło Pisma świętego pracowali. Nie upływał tydzień, żeby w niem św. Chryzostom nie odczytał 14-stu listów św. Pawła. Św. Bernard tak był

przenikniony Pismem świętem, że we wszystkiem co mówił. przebijało Pismo świete. Wszyscy też świeci nauczyciele z tego żródła czerpali, rozwijali historye, wyczerpywali zdania pobożne, objaśniali trudności, wyroki Boskie stosowali do życia chrześciańskiego, ztamtąd też wybierali pobudki strzeżenia się od grzechu, do pełnienia cnoty. Jezykiem Biblii krasili mowe wszystkich ludów, kaznodzieje wszystkich narodów. Wujek, Skarga, Białobrzeski, Birkowski, Karnkowski, ztamtad wybierali porównania, obrazy, przykłady. Wszyscy mowcy kościelni bez ustanku kopali się w tej minie niewyczerpanej. Od Proroków uczyli się mocy i górności, od historycznych pisarzy opisywań i przystosowań, od psalmisty wyrażeń gorącej pobożności, z Ksiag Madrości prawideł postepowania, z Ewangelii zwłaszcza św. Mateusza praw moralnych, rad do doskonałości, u św. Pawła całego fundamentu religii. Ale do wyczerpnienia tych wielkich korzyści z Pisma świętego, potrzeba umieć go używać, a na to sa pewne przepisy.

# O sposobach używania Pisma św. w kaznodziejstwie.

- 1) Podług rady Augustyna św., kaznodzieja powinien znać i przeczytać całe Pismo święte. Totas legerit notasque habnerit, etsi non intellectu, tamen lectione (De doctr. Chr. lib. 2, 8), i powinien ciągle je odczytywać jeszcze, bo Pismo święte jest jak niwa żyzna, w której się ciągle nowe odkopują bogactwa, albo jak ten doskonały obraz, w który ciągle patrząc, ciągle świeże wykrywamy i upatrujem piękności.
- 2) Potrzeba czytać Pismo święte z uczuciem głębokiej wiary, z pobożnością, jako list z Nieba, pisany przez Ducha św. Quid est Scriptura sacra, nisi Epistola Omnipotentis Dei ad creaturam snam? mówi św. Grzegorz (Lib. 4, Ep. 40. ad Theod.) godny, żebyśmy się go uczyli z żywą

wiara, z miłościa, coby go tak głęboko włożyła w pamięć nasza, jżhyśmy i myśli i słowa jego ciagle gotowe mieli na wszystkie notrzeby. Potrzeba sie nauczyć biblijnego języka, używać czesto jego wyrażeń, nadewszystko zaś często nad niemi rozmyślać i Boga prosić o dar wyrozumienia. Bez pobożności, z użycia Pisma świętego nie wiele i sami weżmiem, i drugim korzyści przypiesiem; póki pobożnie Pisma świętego używać nie bedziem, możemy zeń zaczerpywać światło, ale niem nie rozgrzejem; możemy niem przyozdabiać swoje wymowe, ale nia nikogo nie nawrócim. Człowiek pobożny co długo około Pisma świetego rozmyślać bedzie, i z niem niejako zrośnie, zaczerpnie w niem tego Boskiego ognia, co rozgrzewa i zapala. Myślami jego i wyrażeniami podniesie się nad rozum i język ludzki, już przestanie być człowiekiem, zostanie organem, przez który sam niejako Bóg mówić bedzie. Co Bóg rzekł do Ezechiela (III, c.) Comede volumen istud et vadens loquere filiis Israël, tak wykłada i Hieronim: spożyj tę ksiegę przez pilne czytanie, straw ja przez rozmyślanie, obróć ja w swoje istnienie, inaczej nie idź kazać ludowi mojemu: Nisi ante comederimus volumen docere non possumus.

- 3) Potrzeba wykładać Pismo święte podług nauki Kościoła i Ojców świętych, boć to są powagi, co nam określają jego znaczenie. Ponieważ zaś Pismo święte jest zdrojem żywym wciąż do czerpania, wolno jego zdaniom i świeże czasem dać znaczenie, byle się to nie sprzeciwiało literze, zgodne było z pobożnością i analogią (wywodem) wiary. Bronny jest tylko wykład naciągany, przeciwny naturalnemu znaczeniu, bo tak Pisma świętego używać byłoby to kazić, przekształcać, albo mu podług uwagi św. Franciszka Salezego nadawać dowolne, jak temu dzwonieniu, którego na różne cele się używa.
- 4) Jeżeli czego dowodzić chcemy, takich miejsc Pisma świętego używać mamy, których sens literalny to gruntuje, bo tylko sens literalny za dowód służyć może. Jeżeli co objaśniać albo rozwijać chcemy, można używać miejsc, które przypadają do przedmiotu choćby w sensie mistycznym;

zawsze to jednak robić z ostrożnością i opierając się na powadze którego z Ojców świętych.

- 5) Nie przywodzić ani wielu tekstów ani długich; to obciąża i nudzi słuchacza, a mowę osusza. Mało tekstów a dobrze wybranych potrzeba, krótkich, jasnych, uderzających, do spamiętania łatwych, przypadających do przedmiotu, przywiedzionych w porę, dowodzących rzeczy potrzebującej świadectwa lub dowodu.
- 6) Gdzie słuchacz nie umie łaciny, nie przywodzić tekstów łacińskich, tam nawet, gdzie ten język umieją; przed przywiedzeniem tekstu omówić go po polsku, już dlatego, żeby mowa przez cytowanie tekstów nie straciła swojego koloru, już żeby pięknościami myśli i wyrażeń języka biblijnego własny język ozdobić.
- 7) Nie cytować rozdziałów i wierszy, a dość powiedzieć, jak mówi Pismo święte, albo św. Paweł i t. p.
- 8) Tekst wzięty potrzeba wytłumaczyć, rozwinąć i zastosować do przedmiotu. Tłumaczyć zaś albo po słowie, okazać jego siłę, albo wyłożyć jego sens, znaczenie przez antecedencye i konsekwencye, pobudki, powód lub okoliczności zdarzenia, albo przez inne miejsce Pisma świętego, albo przez tłumaczenie Ojców świętych.
- 9) Wielcy kaznodzieje bardzo szczęśliwie używali odwoływania się do przedmiotów starego przymierza; jako do arki Noego, niewoli egipskiej, wielkanocnego baranka, przejścia morza Czerwonego, słupa ognistego, manny, wody dobytej ze skały, węża miedzianego, błąkania się po pustyni etc. Odwoływania się takie bardzo się podobają słuchaczom i podnoszą wymowę.
- 10) Źródłem na cytaty Pisma świętego jest Concordantia i Thesaurus biblicus, ale najlepiej jest i najskuteczniej przywodzić ze źródła przez znalezienie własne.

### O uczeniu się Ojców świętych.

Na Wschodzie, zaczynając od Palestyny aż do Chin, kapłanów i nauczycieli zaszczycano nazwaniem Ojca. Następnie uczniów nazywano imieniem synów i córek. W podobnem znaczeniu używano tego słowa "Ojciec" i u Greków. Aleksander ojcem nazywa Arystotelesa nauczyciela swojego. Podobny zwyczaj napotykamy i w Nowym Testamencie, zkąd przeszedł do Chrześciańskiego Kościoła, gdzie nauczyciele kościelni a zwłaszcza biskupi aż do średnich wieków nazywani byli ojcami (Papae), który tytuł wyłącznie dziś służy Głowie Kościoła, biskupowi rzymskiemu, którego nazywamy Papieżem.

W zwyczajniejszem a nie tak rozległem znaczeniu pod imieniem Ojców świętych pojmowano biskupów i nauczycieli Chrześcijańskiego Kościoła, którzy żyli w pierwszych Chrześcijaństwa czasach, odznaczali się pobożnością i milością chrześcijańskiej wiary, rozszerzali ją słowem i pismami, a w dziełach swoich przyświadczyli wierze pierwiastkowego Kościoła.

Aby kogo nazwano w Kościele zaszczytnem imieniem Ojca św., potrzebowano: a) niezwyczajnej nauki, a nie samej nauki, bo Ojcowie święci, Klemens Rzymski, Ignacy, nie byli to ludzie najuczeńsi, więc potrzebowano b) świętości, bez tego już przymiotu nikt w poczet Ojców świetych sie nie zaliczał. c) Potwierdzenia (approbacyi) Kościoła, badź cichego, badź jawnego przez Sobór, któryby dzieł Ojca świetego użył na przekonanie beretyków, badż wyrażonego przez bulle Papieskie podobne tym, które w grono Ojców świętych wprowadziły św. Leona, W. Tomasza z Akwinu, św. Bonawentury. Ci, którzy dwóch tych ostatnich warunków nie mieli, jakoto świętości i potwierdzenia Kościoła, nazywali się Pisarzami kościelnymi (Scriptores ecclesiastici), jakimi byli: Papias, Klemens Aleksandryjski, Origenes, Tertullian, Euzebiusz Cezarejski, Rufin z Akwilei etc. Ci zaś z Ojców świętych, którzy oba te warunki w wyższym posiadali stopniu i wiecej się niemi zaslużyli, w Kościele nazywani byli Doktorami Kościoła, jakimi byli na Wschodzie, śś. Atanazy, Bazyli, W. Grzegorz Nazyanzeński, Chryzostom; na Zachodzie Ambroży, Hieronim, Augustyn, Grzegorz W., a potem Leon W., Tomasz z Akwinu, Bonawentura. Jeszcze d) warunkiem, aby kogo imieniem Ojca św. nazywano, jest starożytność. O granicę na której się kończą Ojcowie święci, odbywa się polemika. Kościół katolicki zwyczajnie przyjmuje 3 peryody, w których imiona i zasługi Ojców świętych rozmieszcza, t. j. do końca III, VI i XIII wieku, i mniema, że przez wszystkie (wieki) czasy istnienia Kościoła, wzbudzać się mogą nowi Ojcowie święci, nowe gwiazdy, których Papież będzie miał prawo do sławnych Ojców dawnych, tych gwiazd św. Kościoła, dołączyć.

Uczyć się o Ojcach świętych i od Ojców świętych, którzy sami byli wielkimi kapłanami Kościoła, których dzieła sa składem świętego podania, droga starożytnościa i najpiękniejszą literaturą kościelną, każe nam sama miłość Kościoła. Chociaż świadectwa Ojców świętych, popierające dogmata wiary, postanowienia Kościoła dotyczace historyi kościelnej i czystości nauki katolickiej sa niejako policzone, nie uwalnia to przecież od poznawania ich dzieł; co innego sa bowiem wydarte z dzieł ich świadectwa, a co innego całe wewnętrzne przekonanie którego Ojca świętego, jego entuzvazm dla prawd Bożych i Kościoła. Insza rzecz poznać świadectwo, a insza poznanie głębsze którego Ojca, coby nas uczyło myśleć, czuć, działać jak on czuł, myślał i działał w pierwotnych czasach Kościoła. Żyjącym w wiekach badź słabej wiary, bądź niedowiarstwa, wiele zależy na tem, żeby się przenieść w wieki walki Chrześcijaństwa z poganizmem i widzieć jak Chrystyanizm pokonywał umysły, serca, nałogi. Od Ojców świętych nauczym się, jak się uparte pokonywują błędy, jak Gnostyków obalali św. Ireneusz i Tertullian, Aryanów św. Atanazy, Nestoryanów św. Cyryll, Eutychyanów Leon W., Nowacyanów św. Cypryan, Donastyków św. Augustyn. Ci co z powołania wezwani sa do walk podobnych, u Ojców świętych broń gotować, siły zbierać, brać

wzory powinni; słowem, uczyć się o Ojcach świętych i od Ojców świetych.

Ztad to wiadomości o Ojcach świetych w oddzielna zbierano nauke, której sie wielu poświecało, co Kościół zawsze szacował i cenił wysoko. Podobna jak do Pisma świętego introdukcye niejako gotowano do Ojców świętych. Szło w niej najprzód o indywidualne poznanie Ojca świętego, a że jednostki, takie zwłaszcza potężne, nie moga być oddzielone od swojego wieku, wstepna taka nauka u Ojców świetych ukazywała każdego z nich w swoim wieku, połaczonego tylu ogniwami ze współżyjacym światem, z interesami Kościoła, którego był organem. Że nadto mimo powszechnej użyteczności i piekności literatury kościelnej przedstawionej w dziełach Ojców świetych, pojedyncze ich pisma różnia sie waga, wpływem, podniosłościa i użytecznościa; to i nauka o Ojcach świetych, stara sie pochwytywać i wykazywać te pojedyncze cechy w pojedynczych dziełach Ojców świetych.

Dwie się ztąd ułożyły nauki duchowne pomagające do poznania Ojców świętych: Patrystyka wybierająca z Ojców świętych świadectwa na poparcie przedmiotów: dogmatyki, moralnej, historyi kościelnej, etc. i Patrologia obszerniejsza, obierająca całe podanie biografii, bibliografii każdego z Ojców, Doktorów i Pisarzy kościelnych, streszczanie nauk każdego z nich, roztrząsanie i odróżnianie pism autentycznych od apokryfów.

Najpierwszym, co prawdziwą historyą literatury kościelnej opracowywać począł, był św. Hieronim. Dzieło jego de viris illustribus pod 135 numerem pomieszcza pisarzy kościelnych do roku 395. Gennadyusz, kaplan z Marsylii, zachowując tenże sam tytuł dzieła, przeciąga w niem poczet znakomitych pisarzy do końca V wieku. Izydor Hispaleński doprowadza dalej do roku 610, a Ildefons z Toledy dopełnia wszystkiego przez swoje przypisy. U Greków długo nie z tego nie opracowano. Focyusz dopiero, Patryarcha konstantynopolitański, ułożył swoje Myrobiblion, w którem ważne pomieścił wiadomości o wielu pogańskich i chrześciańskich pisarzach.

Pilniejsze prace około Ojców świętych poczęli Robert Bellarmin w dziele de Scriptoribus ecclesiasticis Romae, 1615. Nic. Le Pourry (benedyktyn) w dziele Apparatus ad bibliothecam maximam veterum Patrum et antiquorum Scriptorum ecclesiasticorum, Lugduni, 2 vol. 1701—1815. Elie Dupin (z XVII i XVIII wieku), Rémy Ceillier, Tillemont Benedyktyn też zgromadzenia św. Maura przy wydawaniu dzieł Ojców świętych, mieszczący osobno rozprawy. Niemcy mniej szczęśliwi około tej gałęzi nauki pracowali. Ważna jest Patrologia Moellera o trzech pierwszych Chrześcijaństwa wiekach.

Ojcowie świeci sprawiedliwieby się uważać i brać powinni za nauczycieli kaznodziejów. Doświadczeniem nauczeni znajomości serc ludzkich i ich skłonności, wprawni do publicznego mówienia, wzniośli geniuszem, pełni wysokich pogladów i najszlachetniejszych uczuć, hogaci myśla, zręczni wysłowieniem, najbliżsi pierwotnych dni Kościoła, w pismach swoich zostawili i skarby najdroższe i najpiękniejsze wzory dla kaznodziejów. Ojcowie święci Greccy, sa doskonalsi we wszyststkiem. Łacińscy pod względem języka ulegli skażeniu wieków, ale usunawszy na stronę jakieś (jak mówia krytycy) niedostatki ich stylu, pełni są nieporównanych piękności. Wzniosłość uczuć i myśli zaleca Tertulliana, obejście się szlachetne i tkliwe, ton wyniosły i żywy przebija u św. Cypryana. Moc rozumowania, zdolność zniewalania, głebokość pojęć, język tkliwy, miłosny, ujmujący, znajdujem w św. Augustvnie; św. Hieronim wyraża się męzko, mocno, wspaniale; św. Ambroży nieporównana tkliwością bierze za serce; św. Leon co taki wzniosły, św. Grzegorz tak pełny powagi i namaszczenia, św. Bernard taki pobożny i silny, wszyscy przez dzieła swoje są niewyczerpanem bogactwem, stojącem w pogotowiu jako drogie dziedzictwo, z którego wszyscy brać możem nauke, wzory przekładania prawd Bożych, przykłady dowodów, obrotów. U myśli tych wielkich mężów bezpiecznie sie sami oświecić możem, ich myślami bezpieczniej i drugim świecić, niż własnym tych prawd przykladem. Przy takich źródłach, przy pracy około ich dzieł, i przy miernych nawet

zdolnościach, możemy rość nietylko na użytecznych, ale i wysokich mowców. W tej zresztą szkole zhodowali się co najwieksi kaznodzieje Kościoła.

Co do sposobu używania pism Ojców świętych winnismy zauważyć: 1) że kiedy tak trudno zwyczajnym kaznodziejom oddać sie pracom około wszystkich pism Ojców świętych, potrzeba sie ograniczyć pilnem poznaniem tych, które się najbardziej ich powołaniu przydadza. Z mowczych zaś dzieł najkorzystniejsze są pisma: św. Grzegorza Nazyanzeńskiego, św. Bazylego, św. Chryzostoma z pomiedzy greckich; a z łacińskich: św. Augustyna i św. Bernarda. Homiletycy powiadaja, że gdybyśmy poznali dobrze Homilie św. Chryzostoma i kazania św. Augustyna na stary i nowy Testament, i kilka jeszcze traktatów pojedynczych tego ostatniego, bardzobyśmy sie zapomogli na dobre pelnienie obowiazków kaznodziejskich. 2) Cytaty z Ojców świętych powinny być krótkie, żywe, mocne: dłuższe nudziłyby wrażenia. Nie powinnibyśmy do jednego kazania nagromadzać miejsc wiele, bo toby pamięć mordowało i było próżna nieraz erudycya; przywodzone miejsce powinnoby sie też wybierać z roztropnościa. Wiele być może u Ojców świętych rzeczy, któreby inaczej opowiedzieli, jeżeliby pisali dzisiaj; do kaznodziei przeto należy wniknać w okoliczności czasowe, w których pisali. 3) Nie cytować ciagle jednego Ojca. Zawsze sie podoba rozmaitość: przywodząc którego Ojca, dobrzeby o ważności jego świadectwa uprzedzić, jak to robił naprzyklad Bossuet, przywodząc św. Augustyna, a zowiąc go to najwiekszym świecznikiem Kościoła z V wieku, to wyrocznia afrykańskiego Kościoła, to najuczeńszym w świecie. 4) Jak dla cytat Pisma świętego są konkordancye, tak dla cytat z Ojców świętych jest thesaurus Patrum i wiele dzieł pomocniczych; ale najlepiej czerpać cytaty Ojców świętych z samego źródła. t. j. z czytania i osobistych poznań dzieł Ojców świetych.

## O uczeniu się Historyi kościelnej.

Nauka dziejów Kościoła dla wszystkich jest użyteczna. Z niej sie gruntowniej poznaje wiara, jej duch, jej wpływy na szczeście już pojedynczych osób, już całych społeczeństw, i hierarchia Kościoła i jego karność. Skupiona madrość w doświadczeniu wieków pomaga do głębszej znajomości ludzi i do prawdziwego pojecia zdarzeń, wypadków, które przeinaczać starali się nieprzyjaciele religii. Powszechnie wszystkim użyteczna nauka dziejów Kościoła, jeszcze jest potrzebniejsza dla kaznodziei; przez nia to na tym dziejowym potoku zdarzeń, wypadków, rozpoznaje opatrzna reke Boża nad św. Kościołem, w obyczajach i karności pierwszych wieków czerpie przestrogi dla czasów obecnych, rozpierzchłe w dziejach skupia i gromadzi dowody na to, czego w duchu Kościoła naucza. Z niej, pominawszy wszystkie inne korzyści, poznaje życie i dzieła Świetych, te Ewangelie w czynie, co kaznodziei jest nieopowiedzianej drogości, pomocy do nauczania. Zwyczajna bowiem ludziom ciekawość o cudzych sprawach, robi, że przedewszystkiem ciekawie słuchaja o tem, jak żyli ich świeci przodkowie wiary; to i wszystkich zajmuje i to szczególniej ożywia i skupia uwagę tych, co długo bez roztargnienia sluchać teorycznego nauczania nie moga. To też i najlepiej dowodzi wszelkiej nauki: uczynek wzór to i najmocniejszy i najzrozumialszy dowód. W przykładach jeszcze to najzreczniejszy sposób przeprowadzenia przedmiotów drażliwych, to i najdelikatniejsze upomnienie i najmocniejsze nakłonienie do naśladowania. Co niepodobne, trudne wydaje się w teoryi, przez fakt i przykład Świętych zostaje i podobnem i łatwem, sprzata wszelkie trudności i zostawia opór bezbronnym. To jeszcze i głębiej wraża sama naukę, kto o niej, jako o ogólnej przestrodze zapomni, przez fakt i przykład przywiedziony przypomni. To zresztą i lepiej kaznodziei otwiera serce słuchacza, w które chce wprowadzić, czy radę, czy prawo, czy obawę kar Bożych za złe, czy nadzieję nagrody za dobre. W te wszystkie pomocy ubogaca kaznodzieję znajomość dziejów.

W używaniu dziejów, kaznodzieja pamiętać powinien: 1) zbytnie nie nagromadzać ni świadectw, ni faktów, bo to i słuchacza nuży i kaznodziei grozi oddaleniem sie od głównego. Jedno, dwa zdarzenia dobrze znalezione i przygotowane, wiecej zdziałaja, niż gromada faktów różnostronnych i nie dość ściśle przypadających do przedmiotu. 2) Nie dość mu wybrać przykład, ale trzeba go opowiedzieć dokładnie, jasno i w sposób do zapamietania łatwy. 3) W przywodzeniu faktu odrzucać okoliczności niepotrzebne, zabierać okoliczności podobne do tych, w których się słuchacz znajduje. Trzeba umieć być krótkim, żeby niepotrzebnemi rzeczami nie nudzić, i znowu korzystnie długim, bo wrażenia nierobi się samym jakiejś dobrej myśli połyskiem. Rozmów między osobami, np. między sędzia a męczennikiem nie wprowadzać w kazanie, chociażby były i historyczne, zawsze to trąca jakaś trywialnościa. 4) Po opowiedzeniu przykładu, potrzeba go tak zastosować do słuchacza, ażeby go do naśladowania nakłonić.

## O uczeniu się Teologii.

Umiejętność też Teologii jest istotną zasadą dobrego nauczania kaznodziejskiego. Mowca bowiem nauczający ludzi w imieniu Boga o świętych Jego prawdach, nietylko nie powinien błądzić, ale być pewnym powinien że nie błądzi, i podaje naukę ewangeliczną w całej swojej czystości. Bez gruntownej zaś znajomości nauk teologicznych, i pobłądzi i w wielu się rzechach zachwieje. W podawaniu dogmatu łatwo pomiesza to, co jest pod utratą zbawienia koniecznem z tem, co jest opinią pobożną. Ani w wykładzie nauki potrafi być dokładnym, ani w dowodzeniu gruntownym; zachwieje wiarę słuchacza, albo go w błąd wprowadzi. W podawaniu obo-

wiązków moralnych, łatwo pomiesza przykazania z radami, obowiązki powszechne z radami ewangelicznemi, to co nakazane z tem, co dozwolonem być może, zmąci sumienie słuchaczy, albo zrazi zbytnią ścisłością, albo uspokoi w rozwolnieniu. Bez nauki teologii sam też wiedzieć nie będzie, co o każdym przedmiocie istotnego powiedzieć, nie mając nie dobrze określonego w umyśle, nie mieć nie będzie jasnego w mowie. Zamiast gruntownego uczenia, puści się na wyobrażnią, na rzeczy ogólne, które nie dadzą żadnego jasnego pojęcia słuchaczom; będzie mówił o rzeczach mało użytecznych, niezdolnych ani umysł oświecić, ani serce poruszyć. Kaplan tylko gruntownie umiejący nauki teologiczne, przygotuje mowę pełną nauki i jasności.

Winien wiec kaznodzieja uczyć się teologii i ciągle się douczać, bo to jest tvlko droga umienia. A na to potrzeba dwie następne zachować przestrogi: 1) urządzić uczenie się; ciekawość bowiem, co to bez porzadku rzuca sie od przedmiotu do przedmiotu, wszystkiego łykając a nie zgłębiając, wpędza w mety, oświeca powierzchownie, bez gruntu i ładu. Św. Franciszek Salezy, ażeby się ustrzegł takiego bezładu w uczeniu się, przywiazał się szczególniej do Summy św. Tomasza, którego czcił jak największego z doktorów i najgłębszego z teologów; w niej się uczył, nad nią rozmyślał, ja zgłębiał wytrwale, a tak się z jej przepisami oswoił, że je z największą łatwościa i jasnościa stosował do wszystkich przypadków; ztąd ta dokładność, to zdrowie nauki, które we wszystkich jego pismach jaśnieje. 2) Unikać próżnego popisu z mądrością i erudycyą, coby mowe kaznodziei zrobiło trudną do zrozumienia. Kapłan cheacy być dobrym kaznodzieją, bardziej starać się będzie o to, żeby był zrozumianym, niż wziętym za uczonego. Nauką nie pogardzi, ale się z nią skryje, ale ją w chleb i mleko przerobi, aby się zeń madry a uczony budował, nie umiejacy uczył, a każdy korzystał.

# O uczeniu się Ascetyki, czyli prawideł życia duchownego.

Kaznodzieja, którego misya jest odwracać grzeszników od wystepku, a nakłaniać i kształcić w cnocie, umacniać słabych a pomagać do doskonałości sprawiedliwym, powinien znać sposoby, któremi dusza strzasa się z grzechu, kształci sie w cnocie, podnosi się do doskonałości, czyli powinien znać nauke o žvciu duchownem i środkach wyższej doskonałości. Nie wystarcza przeto kaznodziei sama znajomość głównych prawd wiary, i ogólnych prawd moralnych, tj. przykazań. Nauka życia duchownego podaje środki podniesienia duszy oświeconej przez prawdy Boże do wyższej praktycznej doskonałości. Wszystkie literatury maja swoje ksiegi ascetyczne. Najgłówniejsze z nich sa: Tomasza à Kempis, św. Franciszka Salezego, Rodrigueza o doskonałości chrześcijańskiej, Scarammellego przewodnik ascetyczny, itd. Ale wszystkie i te, i podobne tym dzieła nie dowioda do wyższej doskonałości, jeżeli się jej uczyć nie będziem. 1) Z pobożnościa a skupieniem; pobożne bowiem rozmyślania nauczą nas więcej, niż wszystkie podobne dzieła. 2) Z chęcią praktycznego ćwiczenia się, bo doświadczenie sie osobiste, próbowanie środków więcej znaczy od teoretycznej i spekulacyjnej nauki.

# O przygotowaniach kaznodziejskich dalszych i bliższych.

Wszystko cośmy powiedzieli dotąd o cechach kaznodziejstwa i o przymiotach kaznodziei, jasno nam poznać daje, jak wielkiego przygotowania wymaga obowiązek kaznodziei, ile jak długiej a mozolnej potrzeba pracy, ażeby dojść wska-

zanego stopnia świątobliwości i nauki, a opowiadanie słowa Bożego naznaczyć tym charakterem, jakiśmy mu za konieczny podali. Opuszczając już teraz ogólne na kaznodziejstwo poglądy, zstąpimy bliżej do szczegółów, pójdziem za kaznodzieją do jego pracowni, radząc, co i jak tam robić powinien, aby się do godnego pełnienia swojego obowiązku uzdolnił, powiemy o przygotowaniach dalszych i bliższych.

#### Oddział pierwszy.

O przygotowaniach dalszych.

Przygotowanie dalsze zależy na ujęciu się środków, które zdaleka jeszcze pomagają rozwijaniu się kaznodziejskich zdolności; są niemi szczególniej: 1) Czytanie. 2) Zbiory albo notaty. 3) Ćwiczenia.

### §. 1. 0 czytaniach.

Czytamy albo dla zebrania pojęć o przedmiocie, materyałów na wykonanie przedsięwziętej o niej roboty, a czytanie takie należy do przygotowania bliższego, o którem niżej powiemy; albo dla ukształcenia w sobie smaku, rozwinienia przyrodzonych zdolności, i czytanie takie właściwie należy do dalszego przygotowania.

Czytanie wzorowych pisarzy jest wybornym środkiem kształcenia się na mowcę i rozwijania przyrodzonych zdolności. Słusznie zauważał Seneka, iż długa jest droga przez prawidła, a skuteczniejsza i krótsza przez przykłady: longum iter per praecepta, breve et efficax per exempla. Przepisy nadto i prawidła potrzebne i użyteczne i pojętniejsze będą, i obowiązywać ochotniej, skoro je widzieć będziem skutecznie wypełnionemi w przykładach. Czytanie przeto dzieł wzorowych wielorako jest użyteczne dla mowców, daje poznać siłę umysłu pisarza, uczy rozumienia, a odnoszone do prawideł, praktycznie wprawia, czem wszystkiem bardzo czytają-

cego ukształca. Żeby zaś z czytania wyczerpnąć wszystkie jakie dać może korzyści, dobrzeby następne rady zachować:

- 1) Długo, póki się smak nie ukształci, na niewielkiej liczbie ksiąg dobrych przestawać: diu nonnisi optimus quisque et qui credentem minime fallat, legendum est, doradza Kwintylian (libr. 10, c. 1. Just.) Nie wiele ksiąg, ale dobrze czytać należy. Obfite dzieł miernych czytanie nie doprowadza do nabycia dobrego stylu, grozi skażeniem smaku na całe życie, sąd psuje, że nie umiemy rozróżnić tego co jest prawdziwie wymowne i piękne, od tego, co nie jest takiem. Umiarkowane a uważne czytanie dzieł nie wielu a dobrych, zdrowiej zasili umysł, do zgłębiania wprawi, pomoże przejąć się dobrą, wzorową metodą pisania. Skuteczniej następnie wpłynie na ukształcenie nasze.
- 2) Czytania urządzać roztropnie: obierać więc do czytania dzieła o przedmiotach najbardziej nam potrzebnych, w wyborze ich nie zawsze się spuszczać na własne sądy, radzić się owszem ludzi smaku i publicznej o dziełach opinii. Kształcącym się na świeckich mowców, dobrzeby czytać: Demostenesa, Cycerona; gotującym się do kaznodziejstwa, czytać Ojców świętych, szczególniej świętych: Chryzostoma i Augustyna; z ojczystych kaznodziejów: Wujka, Skargę, Karnkowskiego, klasyków słowem kaznodziejskich; czytać też doskonalsze teologie i katechizmy.
- 3) Na jeden raz nie czytać wiele, a tylko wiele rozmyślać, rozważać: multum legendum non multa, powiada Pliniusz młodszy (lib. 7, c. 9). Od zbyt długiego czytania umysł się nuży w ryczałtowem czytaniu, wiele się przebiega, a zatrzymuje mało; prędkie czytanie podobne do nawalnego deszczu, którego wody dlatego nie wilżą ziemi i nie wsiąkają do gruntu, że się w potoki zlewają i spływają gwałtownie. Główną w czytaniu rzeczą jest, wiele rozmyślać nad planem, ogółem przedmiotu, rozwinieniem, stosunkiem części, dowodami, rozmyślać do stopnia, ażeby owładnąć robotą czytaną, żeby aż można było opowiedzieć: to założył, to tak objaśnił, tego tak dowiódł autor, a wszystko w to sprowadził, tak zastosował. I drugą główną rzeczą jest wiele rozważać;

rozważać więc, jaki szkielet myśli, i jak ubrał, jak rozszerzył, jakiemi figurami mowczemi ozdobił, jak w tem wszystkiem wypełnił powszechne prawidła, jaki nakoniec zdobył
rezultat, takim to tylko sposobem w korzyść dla siebie obce
prace i wzory obrócim. Jeszczeby lepiej a korzystniej było
cały ten proces rozmyślania i rozważania odbyć na piśmie,
wyciągnąć plan, oznaczyć podziały większe i mniejsze itd....
rozbiory takie wprawiają uwagę, uczą przedmiotu, oswajają
z porządkiem i ładem, wrażają w pamięć piękność roboty,
ułatwiają na potem pisanie i tłómaczenie się.

4) Czytając wzorowych pisarzy, nie ścieśniać się żadną jednostronnością; starać się owszem wykryć wszelki rodzaj piękności, jaki się gdzie znajduje, potrzeba się strzedz uprzedzeń. Że lubimy język uczucia, albo wdzięk powabniejszego stylu, nie zamykać oczu na piękność w ścisłości rozumowania — że lubimy gruntowność, nie wzdrygać się na piękność dobrze kierowanej wyobrażni, nie rzucać się na to, ni to potępiać, co jest dobre, a nie jest tylko stosowne do jednostronności naszej, przez sąd sprawiedliwy, roztropny, mężnieje umysł człowieczy; a sądy prędkie, osobiste, wstrętne, przeszkadzają wielostronniejszemu człowieka ukszałceniu.

### §. 2. 0 notatach, wypisach, zbiorach.

Sposobiący się do kaznodziejstwa, wiele sobie użytków z czytania przysporzy, jeżeli to co go więcej wzruszyło, albo co znalazł na przyszłość z jakiegokolwiek względu korzystnem, na papier przeniesie, do notat zaciągnie. Locos sibi comporabit, powiada św. Karol, quibus auditorum animi commoveri solent ad amorem Dei. Wypisy i noty z tego, cośmy lepszego czytali, słyszeli, albo i z tego cośmy sami obmyśleli, ułożyć nam mogą bardzo przydatny skarbek na przyszłość naszą. Użyteczny to byłby zapas, oszczędziłby nam nieraz trudu w szukaniu tego, co się nie zawsze i wszędzie pod ręką znajdzie, nastręczałby nam choć treść tych nauk i przedmiotów, których słuchaliśmy, choć pamiątkę czytań prywatnych, studiów robionych, wrażeń i uczuć doznanych.

Z przewidzenia wiec przyszłych potrzeb naszych, róbmy takie wypisy, notaty, wierzmy, że bez nich z gotowych dzisiaj poznań naszych, wiele przepadnie. Bo raz, że to dzisiaj nawet, gdy o czem pisać lub mówić potrzeba, przypominamy żeśmy już o tem słyszeli, czytali, ale co usłyszeli, co wyczytali, gdzie to wyszukać, nie wiemy, a ochroniłyby nas od tej mitręgi w pracy, notaty. Jak pod innemi względami, tak i pod wzgledem nauki, powinniśmy być o nasze jutro troskliwi. Skupiać więc trzeba czego się dzisiaj uczymy na dni, w których z tego użytkować bedziemy, a środkiem na to najlepszym sa zbiory, noty, wypisy. I środka tego używali ludzie bardzo znakomici. Uczony papież św. Damazy, za mało korzystne uważał każde czytanie, z któregoby wyciagów i notat nie zrobił; mawiał wiec: lectionem sine stylo, somnium puta. Św. Karol obszerne z podobnych wypisów przygotowywał zbiory, i w przemowach do swoich homilij (p. 8, 10) zeznaje, że wiele z nich doznał korzyści przy układaniu i urozmaicaniu nauk swoich. Kaznodziejom zgromadzenia Jezuitów sama regula podobne zbiory zaleca, korzyści takich notat przekłada św. Franciszek Ksawery, mówiąc do O. Barsée, że co się zapisze, mocniej się w umysł wraża, że przez czas wyłożony na zapisanie, przez trud poniesiony, sam przedmiot głębiej się w pamięć wprowadza, że wszelkie wrażenia powzięte, prędko się zacierają w umyśle, jeśli ich nie złożym na papier, do znalezienia potėm. Wrażenia z odczytywania takich notat, przyrównywa do wrażeń, jakie odbierają górnicy przy odszukaniu żyły kruszczowej, która wprzód byli stracili. Dlatego to przyjaciele uczących się radza, ażeby podobne notaty rozpoczynać jak można najprędzej, a zbierać najskrzetniej.

Sposób przygotowania takich notat bardzo i prosty i łatwy. Sporządza się: 1) sekstern lub książka, z góry na stronach piszą się (najlepiej porządkiem alfabetycznym) przedmioty: np. Chrzest, nadzieja, pokora, rezygnacya, wiara, itd ... 2) Jeżeli to mają być noty kaznodziejskie, to i zaciągać w nie to tylko, co się kaznodziejstwa dotyczy, pomieszczać więc cośmy o naznaczonym przedmiocie w Piśmie świętem

znależli, w Ojcach lub innych dziełach wyczytali, cośmy zajmującego usłyszeli, albo i sami o tem pomyśleli. 3) Długich tam ustępów z Pisma św. lub świętych Ojców nie wprowadzać, dobrze tylko miejsca oznaczać. 4) Nie aby co zapisywać, ale tylko rzeczy ważne. 5) Że się także noty robią nie na pokaz, ale na własny pożytek, i dla własnego ukształcenia, wprowadzać więc do nich to najbardziej, co nas samych szczególniej wzruszyło, albo podniosło, i to cośmy pod pewnem jakby natchnieniem sami zrobili. Chociaż są podobne zbiory gotowe, jako: Thesaurus biblicus i Thesaurus Patrum, nie przeszkadza to jednak, ażebyśmy na ich podobieństwo robili sami.

#### §. 3. 0 rozbiorach i ćwiczeniach.

Czytania dzieł dobrych umysł bogacą, notaty zagruntowują wiedzę nabytą, ćwiczenia prowadzą do użytkowania z dóbr zebranych. Ćwiczenie się jest najlepszym nauczycielem pisania. Caput est... quamplurimum scribere. Stilus optimus et praestantissimus dicendi effector et magister (Cic. de orat. lib. 1. c. 35). Wprawiać się do pisania można w wieloraki sposób:

- 1) Wczytawszy się w którą dobrą mowę, wybrać z niej plan, a potem póki nasz umysł żywo zajęty przedmiotem, próbować samemu ów plan opisać. Wzorowe kazania francuskie mają takie analizy i plany gotowe. Opisawszy je więc, porównywać z autorem (z robotą autora), z którego plan wyciągniony. Ćwiczenie takie wielorako będzie korzystnem, wprawi do myślenia, smak ukształci, przyda się do zrozumienia prawideł, dowiedzie do praktycznego ich wypełnienia.
- 2) Innem jeszcze prostszem, a niemniej użytecznem ćwiczeniem będzie, odczytanie parę kart wzorowego którego pisarza z tem, żeby złożywszy księgę, samemu się postarać, tożsamo równie gruntownie i ozdobnie opisać, a opisanie porównać z tem, cośmy naśladowali. Z porównania takiego wystąpią niedostatki nasze, którym przyjdzie zaradzać.

3) Użytecznem też być może ćwiczeniem odczytanie

całej nauki którego dawniejszego pisarza z tem, żeby ją oddać w świeżem co do języka i co do sposobu wykładu ubraniu.

- 4) Nauczyciele wymowy za ważne jeszcze ćwiczenie, podaja tłumaczenie na jezyk ojczysty piekniejszych miejsc, czy Pisma św. np. z Joba, Izaiasza, Psalmów, czy Ojców świętych, np. Chryzostoma i Bazylego z greckich; Augustyna i Grzegorza W. z łacińskich. Trudność dokładnego wydania orvginalu, zachowania wdzieku poloru i właściwości, każe nam dobrze przeniknać sie pieknościa, stylem wzorowego pisarza, pomordować sie ze wzorem, w tem umordowaniu znaleść i język i wyrażenia i obroty, a te rzeczy raz zdobyte, nazawsze już zostana korzyścia nasza. Dobrzeby było, żeby takie tłumaczenia robione były z przedmiotów w jakikolwiek sposób więcej nas interesujących; rozwijaniu się władz naszych umysłowych i wykształceniu naszego smaku, wiele od tego wyboru zależy. Już zaś gdzieindziei obiaśniliśmy, że tłumaczenia powinny być wierne, ale nie niewolnicze.
- 5) Jeszcze środkiem na wprawę pisania jest, naśladowanie mów całych. Naśladować można Ojców świętych, mowców wzorowych i cudzych, i krajowych, i dawniejszych, i późniejszych. Naśladować jestto obrawszy wzór, przeczytawszy go i zgłębiwszy, probować oddać po swojemu. Żeby z naśladowania takiego więcej wyczerpać korzyści, potrzeba: a) obierać wzory najdoskonalsze i starać sie im dorównać, owszem jeżeli można przewyższyć, czy gruntowniejszym, czy łatwiejszym, czy piękniejszym wykładem, nie zrażać się tylko napotykanemi trudnościami, bo: altius ibunt qui ad summa nitentur quam qui desperatione qua velint evadendi, protinus circa ima substiterint (Quint. lib. 1. in proemio 2, 1). b) Nie odstępować głównych rzeczy, nie fałszować, a jednak naśladować swobodnie, ozdabiać, spraktyczniać, unikając zbytniego niewolnictwa. c) Naśladować dla wprawy w pisaniu, a wprawionemu nieco, nie przestawać na ciagłem tylko naśladowaniu, życiu cudzemi myślami, chodzeniu jakby o kiju.

#### Oddział drugi.

O przygotowaniach bliższych.

W odziale tym rozpatrzymy: 1) O potrzebie gotowania się do nauk, i rodzajach przygotowań bliższych. 2) O rodzajach kompozycyi, i 3) O sposobach uczenia się.

### §. 1. O powinności gotowania się do nauk.

Zgadzamy się na to, że są niespodziane, nadzwyczajne wypadki, w których kapłan, czy obciażony wielościa i zbiegiem obowiazków, czy powołany nagle do zastapienia innego kaznodziei, czy otoczony nieprzewidzianem zdarzeniem, niema do namyślenia się czasu, musi bez przygotowania mówić, a naglościami tłumaczony, może nie tracić prawa, ani do łaski Bożej, ani do pobłażania bliżnich, ani do nadziej jakiejś z takiego mówienia użyteczności i zasługi; wszakże oprócz tych wyjatkowych okoliczności, zawsze starannie wprzód przygotować powinien to, co wypowiadać będzie. Powinność gotowania się, obowiązuje kaznodzieję koniecznie, nie robiac jej dosyć, winnym będzie. A obowiazuje go: 1) Uszanowanie dla słowa Bożego. 2) Szacunek dla świetego obowiązku kaznodziei. 3) Cześć i wierność Bogu. 4) Wzglad i miłość dla bliźnich, słuchaczy. 5) Straszna odpowiedzialność, którą zaciąga.

Co do 1-go. Uszanowanie dla słowa Bożego. Jeżeli wedle św. Augustyna, słowo Boże nie mniej czci warte od Przenajświętszego Ciała Chrystusa Pana, potrzeba aby tak było podane ludowi, iżby szacunek jego i cześć ku sobie budziło. Jeżeli znów z drugiej strony dobra, skuteczna mowa kościelna, tak jest do przygotowania trudną, że i ci nawet, co ją z największem przygotowują staraniem, boją się o jej skuteczność i dobroć; to jakże winnym ten będzie, coby chciał temu podołać bez żadnego przygotowania? Doświadczenie zaś uczy, że kaznodzieje przez brak przygotowania się, wpadają w miałkość, bezład, powtarzanie się, zboczenie od przedmiotu,

wielomówstwo, w którem rzecz gubią, jałowość pod względem skutków; że słowo Boże tak opowiadane traci swój majestat, nie działa na słuchaczy, albo żle działa, wywołując z nich wstrętne sądy albo pogardę; że przez takie nauczanie niedbałe, a zato krzykliwe i wielomówne, jeżeli i wypracują kaznodzieje jakieś wrażenie na prostaczkach dobrej woli, to obok nich znajdą się drudzy słuchacze, co ich ostrzej osądzą i potępią. I zawsze się stanie, że jako sam kaznodzieja nie uszanuje słowa Bożego, jeśli tego szacunku nie okaże w pracy i przygotowaniach około jego godnego podania, tak tego szacunku i czci dla prawd Bożych nie przeleje w swoich słuchaczy, tak owszem przez niedbałość przygotowania się, winnym zostanie zniewagi słowa Bożego.

Co do 2-go. Winny szacunek dla świetego obowiazku kaznodziei. Kaznodzieja powinien uczyć o Bogu, przekonywać o świętej Jego woli, wzruszać ku jej pełnieniu. Wszyscy improwizatorowie narażają się na niedochowanie tych warunków, a więc i na złe i bezskuteczne mówienie. Narażają sie tembardziej, że każdy umysł ma swoje złe chwile, pory nieudolności; że w taki letarg każdego wprawić może niedobry stan zdrowia, boleść moralna, złe usposobienie wewnetrzne; że każdemu nić snutvch pojęć rozerwać może jakiś nieprzewidziany wypadek, jaki słuchacz nowy; że nieprzygotowany mowca, zwykle krażac po ciasnem kółku niewielu pojęć, męczy a nie uczy, nurzy a nie podnosi; że zwykle mowa co mało kosztuje mowcy, wiele zato słuchaczowi kosztuje, że jak i inne rzeczy co mało kosztują nie wiele są warte; że wszystkiem tem obarczając i męcząc słuchaczy, sami niedbali kaznodzieje winnymi beda tego zlekceważenia, w które podadza siebie i drugich kaznodziei.

Co do 3-go. Obowiązuje kaznodzieję cześć i wierność Bogu należna: a) Poseł, który niegodnie przedstawia swojego monarchę, albo wszystkich nie dokłada starań na ścisłe wypełnienie zleconego interesu, sprawiedliwie się za wiarołomcę uważa. Podobną jest wina niedbałego kaznodziei. On na ambonie jest Boga posłańcem, niedbałość więc jego jest Boga zniewagą. On bierze na siebie wielki interes chwały Bożej

i zbawienia bliźnich, a zdradza go przez swoje lenistwo: gdy mowa jego mieć nie bedzie godności niebieskiego posłańca. sam godnym nie bedzie wysokiego jakie sprawuje poselstwa. b) Kto czci Boga, nie kusi Go w rzeczach ziemskich; a istnie Go kusi kaznodzieja niedbały. Pragnac bowiem, żeby Bóg przez cuda nadstarczał jego lenistwu, żeby mu pomagał uczyć i wzruszać przez mowy, do których nie złożył nie, ani z nauki, ani z uczucia, dla których zgoła sam się nie postarał, ani o porządek i jasność, ani o gruntowność i namaszczenie. jestto rzeczywiście kusić Boga. Choć prawdą jest, że skuteczność kaznodziejstwa nie od mów i prac samych kaznodziei, ale od Boga, który sam wzrost dawa, zależy; to również jest prawdą, że w zwyczajnem działaniu Opatrzności, Bóg za narzędzie cudownych spraw swoich używać raczy gruntownych i serdecznych mów dobrych kaznodziejów, zdolnych usposobić słuchaczy do przyjęcia łask Bożych.

Co do 4-go. Do gotowania się obowiązuje kaznodzieję wzgląd i miłość dla słuchaczy. Do tych, których czeimy i kochamy, nie idziemy z lekkiem albo nierozumnem słowem. Zebranie zaś wiernych, czy to w ubogich wiejskich kościołach, czy w wielkich miejskich świątyniach, zawsze ma prawo do szacunku kaznodziei. Są to bowiem dusze nieśmiertelne, odkupione najdroższą Krwią Zbawiciela, przeznaczone do Niebieskiego Królestwa, są to i dzieci Boże, któreby wszędzie a zwłaszcza w domu i przez sługi swojego Ojca – kapłany i kaznodzieje, szanowane i kochane być powinny. Niedbałość kaznodziej w podawaniu im słowa zbawienia, byłoby niesprawiedliwą ich zniewagą.

Co do 5-go. Obowiązuje go i ciężka odpowiedzialność, jaką na siebie ściąga. Czytamy w Piśmie świętem: maledictus qui facit opus Dei negligenter — "przeklęty, który czyni sprawę Pańską zdradliwie" (Jer. 48 r. 10), a któraż sprawa jest więcej sprawą Bożą nad kaznodziejstwo? Nie gotować się kaznodziej, jestto brać na własną duszę krzywdę tych, którymby się przez lepsze nauki skuteczniej pomogło do zbawienia. Jeżeli Kwintylian adwokatów niedbałych w sprawach, zawodzących interesa swoich klientów, wiarołomnymi zdraj-

cami nazywa: in suscepta causa perfidi ac proditoris est pejus agere quam possit (lib. 12, 9), to jak nazwiemy kaznodzieję, który się mniej niż może i powinien na rzecz swoją gotuje? Niedbałość kaznodziei, już nie fortunę, sławę, lub ziemskie życie prywatnych osób naraża, ale zawodzi w interesach nieskończenie ważniejszych, ale zdradza w interesach chwały Bożej i dusz zbawienia. Nadto powiada Apostol: unusquisque propriam mercedem accipiet secundum suum laborem, łatwo zaś wnieść, co wedle tych słów dostanie pilny, a co niedbały kaznodzieja.

Jeżliby tyle przywiedzionych względów nie ukróciło, to zarozumiałości, to niedbalstwa kaznodziejów, odważających sie bez przygotowania opowiadać słowo Boże, zwrócimy do nich świadectwa powagi. Św. Augustyn, ten doskonały kaznodzieja. po trzydziestu już latach kazywania we wszystkie niedziele, najstaranniej jeszcze przygotowywał kazania swoie, jak sam poświadcza w końcu czwartego kazania na Psalm 103: magno labore quaesita et inventa sunt, magno labore nuntiata et disputata sunt sit labor noster fructuosus vobis et benedicat anima nostra Dominum. Św. Chryzostom rzadko kogo zapraszał do stołu swojego, dlatego jedynie, ażeby co wiecej zaoszczedził czasu na przygotowanie się do nauk, stosując do siebie slowa Apostola: non est aequum nos derelinquere Verbum Dei et ministrare mensis. Św. Liguori kaplanom swoim nie pozwalał wchodzić na ambonę, bez przygotowania tego na piśmie co mówić beda; a od tych nawet co w biegłości mówienia byli wypróbowani, wymagał i głębokiego rozważenia przedmiotu i dobrego piśmiennego planu. Najsławniejsi też kaznodzieje nasi domowi, jak: Karnkowski. Białobrzeski, Skarga, zawsze wprzód pisali to, co mówili. Nie inaczej też pod tym względem postępowali i sami poganie. Perykles nigdy nie wychodził bez przygotowania się i modlitwy do bogów, by mu pomogli ustrzedz się wszelkiego słowa niegodnego zebrania. Cycero, wielki mowca, o sobie powiada: ad illam causarum operam nunquam nisi paratus et meditatus accedo (lib. 1. de leg. 12). A jeżeli dla interesu ehwały, dla osobistego powodzenia, albo dla upewnienia komu korzyści czasowych, tak byli oględni i pracowici mowcy pogańscy, to jakiejże gorliwości pracy i gotowania się nastręczyć nie powinna każdemu kaznodziei myśl, że on u wiernych upomina się o chwałę Boga, że nieśmiertelnych uczy o drogach wiekuistego zbawienia.

Ztad wnosimy: 1) że kaznodzieja zawczasu brać się powinien do pracowania około swoich nauk; że kto zwleka to na czas ostatni, odkłada np. na wigilię, zawsze mało mieć bedzie czasu na dostateczne zastanowienie się, na wybranie lepszych rzeczy do mówienia, a cóż jeźliby to jeszcze chciał dobrze napisać? Odkładanie zreszta takie na dzień ostatni jest niebezpieczne, bo zdarzyć się mogą niespodziewane obowiązki i przeszkody. Jedyny więc sposób uniknienia wszystkich niedogodności od zwłoki przygotowania, jest, zaraz po ukończeniu i wymówieniu jednej roboty, brać się za drugą, i tak następnie. 2) Kaznodzieja dla utrzymania siebie w ciągłej możności przyzwoitego gotowania sie do nauk, unikać powinien wszelkich długich, czas marnujących rozrywek, niewczesnych postronnych studyów, czytania ksiąg żadnego stosunku nie majacych z jego powołaniem i obowiazkami; a jeśliby i tak jeszcze przy pilnem wypełnianiu powinności swojego stanu, nie znajdywał dość czasu na potrzebne gotowanie sie do nauk, brak ten przygotowania niechaj nadstarcza goracemi prośby do Boga, ażeby go wesprzeć raczył w jego niedostatkach.

## §. 2. O różnych rodzajach przygotowywania nauk kościelnych.

1) Z pomiędzy rodzajów nauk kościelnych, sześć odróżniamy następnych: 1) Nauki pisane w całku i wymawiane słowo w słowo wedle pisania. 2) Pisane w całku, a wymawiane swobodniej bez ścisłego trzymania się słów. 3) Nauki spisane w głównej treści z oznaczeniem istoty przedmiotu, pojęć ważniejszych, przejść, wybitniejszych figur, albo porównań, wybrańszych wyrażeń, itp. 4) Nauki spisane tylko w planie ukazującym przedmiot, podział, główne dowody, względy ważniejsze. 5) Nauki zgoła nie pisane a tylko przy-

gotowane w myśli. 6) Nauki wypowiadane wedle cudzej roboty. Każdy z tych rodzajów nauk, oddzielnego wymaga gotowania się. Co więc o tych rozmaitych gotowaniach się sądzić i zachować mamy, wypowiemy, rozwiązując trzy następne pytania: a) czy potrzeba pisać kazania, albo nauki; b) czy potrżeba je wypowiadać słowo do słowa; c) co sądzić o tych, którzy wypowiadają cudze nauki?

a) Czy potrzeba pisać kazania? Na pytanie, czy potrzeba kazania pisać? odpowiadamy: 1) że koniecznie potrzeba je pisać w całku, przynajmniej, dopóki w nich nie wypowiemy wszystkich prawd głównych religii, a tak nie umocnim umysłu naszego gruntownem obeznaniem Chrześciańskiej nauki i póki nie nabierzemy wprawy do łatwego tłumaczenia się; 2) że potem można będzie ograniczyć się pisaniem skróconem wedle rodzaju nauki pod Nrem 3-im; 3) że bardzo rzadko można przestawać na samym tylko planie; i 4) jeszcze rzadziej kończyć na krótkiem gotowaniu się myślnem. A teraz nad każdą z tych odpowiedzi osobno się zastanowimy.

Co do 1-go. Koniecznie potrzeba całe pisać kazania, robić to przez czas dłuższy lub krótszy wedle stopnia talentu i oświecenia w nauce wiary. Dwie sa wielkie korzyści z całkowitego pisania kazań lub nauk: 1) że kaznodzieja tym sposobem i lepiej się przygotowywa na potrzebę obecna i skrzetniej się uzapasza na przyszłość: kiedy nie piszac, wszystek owoc pracy dzisiejszej rozprasza, a za każdem nowem mówieniem na nowo powracać musi do zbierania materyałów; 2) że przez pisanie takie ukształca sie i udoskonala talent kaznodziejski. Przymuszając się kaznodzieja do pisania swoich nauk, do porządnego wykładu swoich pojęć, wprawia umysł do glębszej rozwagi, do logiczniejszego rozumowania, mowe do ściślejszej precyzyi, myśl do predszego pochodu, wprawia się do dobrego stylu, uczy się słowem i gruntowniej przedmiot ogarniać, poznawać i lepiej wykładać. Praktyka ta zreszta ciężka w początkach, coraz się staje lżejszą, w nałóg obraca, zostaje w końcu konieczną i naturalną czynnością kaznodziei. Niepisanie zaś nauk lub kazań, na wielkie niedogodności kaznodzieję naraża: 1) Nie wielu jest tak znakomitego talentu, żeby bez pierwotnego spisania godnie umiało wypowiadać słowo Boże. To też największa część z tych, co się odważają mówić bez poprzedniego spisania, mówi bez ścisłości, porządku, planu, a jeżeli i wedle planu, to odeń ciągle odbiega przez niepotrzebne odstępy, ztąd rozwlekłość, która nurzy, a czasem oburza słuchacza — ztąd kłopot wyjaśnienia pojęcia, wyszukania potrzebnego słowa, ztąd jąkania, ztąd słabe co do rzeczy i niesmaczne w wydaniu kazania. 2) Jakąkolwiekby zresztą miał kto łatwość mówienia, zawsze mniej dobrze mówić będzie, jeśli wprzód tego nie napisze. Umysł człowieka w improwizacyi nigdy nie zagarnie tak długiego szeregu popierających się pojęć, nigdy tak mowy nie skróci, nie zrobi dowodów jasnemi i mocnemi, jak mógłby to zrobić w pracy dłuższej pisania. Potrzeba więc ile można pisać nauki.

Co do 2-go. Kiedy już kaznodzieja przez długi czas pisząc i wypowiadając wedle pisania nauki, zdobył i gruntowniejsza znajomość religii i większą łatwość wysłowienia się w zgromadzeniach publicznych, może nie pisać całych nauk, poprzestać na pisaniu skróconem, a reszty dokładać z żywej mowy. Owszem kaznodziei ubogaconemu w wiedzę, i naukę, i doświadczenie, wprawionemu do łatwego tłumaczenia sie, taki rodzaj mowy wolnej bez uprzedniego pisania a potem uczenia się na pamięć, w wielolicznych obowiązkach kapłańkich, jest dogodniejszem narzedziem. Mowa bowiem taka może być więcej naturalną, łatwiej przekonywać, skuteczniej trafiać do serca słuchacza. Mniej troszcząc się o forme, przenosić może całą uwagę na rzecz, a rzecz gruntowniej objaśnić; sam w niej więcej swobodny, oddać się może poruszeniom mowczym, trafić na słowa, wyrażenia, figury żywsze, dłużej zatrzymać się nad tem co robi wrażenie; powrócić do tego na co chce zwrócić, a jeszcze nie dość obrócił uwagi słuchacza. Wysłowienie prawda nie będzie tam ani tak pewne, gładkie, wytworne, na jakieby się zdobył w pisaniu, ale jeżeli kaznodzieja uniesieniem swej gorliwości porwie słuchacza, nie da mu czasu spostrzedz tych niedostatków, albo za podniesione w słuchaczu uczucie zyszcze pobłażanie niedoskonałościom formy. Taż jest przyczyna, dla której zwykle staranniej opracowywane kazania po katedrach, nie robia tak silnego wrażenia, jak prostsze nauki miewane po misyach. Metody tej dobrze i w porze użytej, ta jest jeszcze inna dogodność, że mniej czasu i pracy potrzebuje. Wzwyczajenie się do mówienia tego tylko, czego się z pisma wyuczyło na pamieć, zbytnie utrudza kaznodziejską powinność, zabiera wiele czasu, z uszczerbkiem może innych obowiazków kapłana, robi go niezdolnym do przytomnego znalezienia się w okolicznościach nieprzewidzianych, w których słuchacz czeka i potrzebuje przestrogi i rady kapłana. Wszystkiego tego unikna, którzy sie wprawia do tej metody pisania przez skrócenie, a wypowiadania swobodnego. Takiej metody trzymało się wielu znakomitych kaznodziejów, jak Fenelon, Bridaine, a u nas wiejscy (kapłani) plebani, missyonarze i katecheci. Pomimo jednak ugruntowania się w nauce Bożej i nabycia jakiej takiej wprawy wysłowienia, są uroczystości i przedmioty, o których pisać przed wymówieniem koniecznie potrzeba. W każdej znów prostszej nauce sa to szczegóły, to applikacye tak delikatne, że trzeba je ściślej i staranniej opracować przez pisanie, zostawiając mowie wolnej improwizacye do rozwiazania łatwiejsze.

Co do 3-go. Rzadko można przestawać na spisaniu planu mieszczącego treść przedmiotu, podziały i główne dowody. Mało jest kaznodziejów zdolnych po tak krótkiem przygotowaniu, jakiego wystarcza na spisanie planu, mówić gruntownie, jasno, porządnie, z siłą i interesem. Owszem powiedzieć można, że po takiem tylko przygotowaniu, wszyscy narażają się na niewyczerpanie przedmiotu, na oschłość i nieużyteczność nauczania. Kaznodzieja zresztą nie powinien opowiadać słowo Boże w sposób mniej godny i użyteczny, jeżeli może to robić godniej i użyteczniej.

Co do 4-go. Kiedy już w żaden sposób niepodobna wprzód spisać nauki, którąbyśmy potem wypowiedzieli ludowi, to zawsze nie dość momentalnego zastanowienia się przed samem wyjściem na ambonę, a koniecznie potrzeba obmyśleć plan, określić przedmiot i osnuć porządek do utrzymania

w całej mowie, wyszukać świadectwa Pisma, a strzedz się rozwiekłości. Wszyscy co popierają metodę kazywania bez uprzedniego pisania, idacym za nia za warunek kłada: dostateczną naukę, wprawe wysłowienia, umiejetność takiego obejmowania przedmiotu, iżby w umyśle był cały gotowy, porzadnie usnuty, uszykowany, z przywiedzionemi dowodami, przejściami, figurami, iżby wymówienie swobodne wszystko to tylko powiązało, wypelniło, oddało co przygotował poprzedni namysł. Już zaś tak robiąc kaznodzieja, robić będzie podług tej drugiej metody pisania przez skrócenie, na któraśmy pozwolili. Prawda, że niektórzy święci a znakomici w kościele mowcy, nie tak się jak zalecamy ściśle gotowali do kazywania; rozmyślali nad przedmiotem, a potem go wypowiadali, zdajac się na pomoc Ducha św. Ale przykłady takie nie znoszą powszechnego prawidła o potrzebie gotowania sie. I byłoby to zuchwała zarozumiałościa chcieć w tem dorównać świetym, nie majac ani ich światła, ni wprawy, ni ich zjednoczenia z Bogiem, ni takiego stopnia pobożności, ani łask nadzwyczajnych, któremi byli poparci.

b) Czy mówiąc nauki, potrzeba słowo w słowo trzymać sie karty? Poczatkujący, którym nieśmiałość przeszkadza do dobrego wypowiedzenia opracowanej nauki, lub którzy nie maja wprawy łatwego wysłowienia, w smutnej są konieczności pilnego uczenia się i wiernego co do słowa wypowiadania. Starać się przecież potrzeba i wolno o otrzaśnienie sie z tego niewolnictwa przez wprawianie się do swobodniejszego mówienia, do opuszczania się w niektórych razach na natchnienie. Metoda do słownego recytowania ułożonej na piśmie mowy, następne ma niedogodności: 1) Zabiera wiele czasu, morduje i nudzi uczącego się niewolniczo na pamięć, grozi opuszczeniem obowiązku, gdy sił i czasu nie stanie na nauczenie się. 2) Dla trudu dobrego nauczenia się, nieraz albo się skraca nauka, albo żle wypowiada przez zdrade pamieci, albo nieprzewidziane roztargnienie. 3) Praca pamięci, troska o słowa, odbiera mowie naturalność, akcyi swobodę, mowcę poniża aż do szkolarza. 4) Wszystko na pamieci zasadzać, jestto uchylać sie od łaski Bożej, natchnień

św. Ducha, od obowiązku zastosowania się do pojęcia słuchaczy, do okoliczności nie mogących się przewidzieć.

Dlatego znakomici mowev i nauczyciele wymowy przeciwni sa tei metodzie wyreczania sie wszedzie i zawsze samą tylko pamiecia. Kwintylian powiada, że nienawidzi tego niewolnictwa, co jest i meczarnia mowey, i zabija w nim wyobrażnie, i szkodzi naturalności i żywości: abominanda haec infelicitas, quae et cursum dicendi refruenat et calorem cogitationis extinguit; miser enim et pauper orator est, qui nullum verbum aequo animo perdere potest (lib. 8 in proem.). Cycero wymaga po mowcy wielkiej przytomności umysłu, aby umiał to do mowy dołożyć, co mu przyniesie natchnienie, albo czego nieprzewidziane okoliczności wymoga, i sam nodług tego postepował. Świeci Oicowie i kaznodzieje lepsi, przygotowane nauki ożywiali tem, co przy wypowiadaniu przyniosło im jeszcze świeże natchnienie. Św. Augustyn wymaga, ażeby mówiący publicznie, uważali na słuchaczy i miarkowali, czy są pojęci, czy robią wrażenie, ażeby następnie przez różne obroty tegoż samego przedmiotu, starali sie obu tych celów dochodzić, i sam dodaje, że tego nie zrobia, którzy tylko recytują z pamięci.

Żeby się przeto zbliżyć do tego, jak nauczali Apostołowie, potrzeba: 1) Nie wyrywając się zbyt wcześnie do improwizacyi, ani zbyt długo hołdując niewolnictwu karty, gruntownie się uczyć prawd wiary, wprawiać się do władania sobą i mową, poznawać swoich słuchaczy, ćwiczyć się w wolnem mówieniu, próbować choć czasem myśleć, czuć i wypowiadać razem. 2) Pisać nauki jasno a prosto; wytworność, wykwintność stylu obciąża pamięć i rażąco odbija wszystko, co się dokłada z własnego mówienia. 3) Uczyć się raz pierwszy z własnego pisma myślą, rozsądkiem, uczyć się rzeczy nie słów, potem przy powtarzaniu dobierać, douczać się słów — douczać się własnego porządku mowy, przejść, figur głównych, potem opuszczać się na swobodne wymówienie, nie mieszać się słowem zgubionem, lecz z pamięci wypowiadać jakby ze świeżego natchnienia, lub poruszenia serca.

c) Co myśleć o tych, którzy wypowiadaja kazania cudze? 1) Wypowiadać cudze kazania nie ogłoszone drukiem, do których żadnego słusznego prawa ni z daru, ni z kupna, ni z kontraktu nie mamy, jest niesprawiedliwościa, nastawaniem na cudza własność. 2) Wypowiadać kazania cudze, choćbyśmy i słuszne mieli prawa, jeśli sami czas mamy na przygotowanie własnych, jest uczynkiem nagannym, dowodzącym lenistwa i checi ściagania na siebie cudzej zasługi i chwały. 3) Wyreczanie się cudza praca, jest rzeczą szkodliwą pod wzgledem użyteczności słuchaczy; trudno bowiem, żeby w innych warunkach przygotowana nauka, stosowna być mogła do świeżych potrzeb, nowych słuchaczy, lub żeby kaznodzieja tak się cudzą przejął robotą, iżby ją z taką naturalnością i tem uczuciem oddał, jakby wypowiadał nauke własna. 4) Kradzież literacka (plagiat) pierwej czy później wykryta zrazi słuchacza, zgorszy na długo, uprzedzi o nieudolności kaznodziei. 5) Wzwyczajenie do wyręczania się cudzemi pracami, przeszkodzi rozwinieniu osobistych zdolności i talentów kaznodziei. 6) W ostatecznym jednak razie, czy braku czasu, czy niezdolności lub możności napisania, można i cudze powiedzieć kazanie, bylebyśmy do użycia cudzej własności mieli prawo, bylebyśmy to z jakichkolwiek usprawiedliwiających robili pobudek. Bo lepiej już z dwojga zlego, żeby wierni jaką mieli naukę, niż żadnej. Zreszta usprawiedliwia to sw. Augustyn: Sunt quidam qui bene pronuntiare possunt, quid autem pronuntient excogitare non possunt. Quodsi ab aliis sumant, eloquenter sapienterque conscriptum, memoriaeque commendent, atque ad populum proferant, non improbe faciunt (lib. 4. de doctr. Christ. 62). Niektórzy z biskupów pierwszych wieków (dla braku oświeceńszych i zdolniejszych kapłanów) ułożone przez siebie kazania, kazali odczytywać, albo i z pamieci wypowiadać po parafiach. Podobne znaczenie mają umieszczone po dawnych rytuałach nauki i przemowy. W wypowiadaniu już cudzych kazań, przynajmniej strzedz się potrzeba: wybierania nauk powszechnie znajomych, mianych po dworach królów i książąt dla podnioślejszego w nich tonu, niestosownych do okoliczności obecnych. A jeszcze

wybranem kazaniem przejąć się potrzeba, żeby je niejako przyswoić, we własność obrócić. Niekiedy je przerobić, ażeby się stało stosownem jak do kaznodziei tak i do słuchacza. 7) Wybierać zaś z kaznodziejów plany, podziały, dowody, główne myśli nietylko wolno, ale się takie szukania, naśladowania, tłumaczenia, przerabiania, zalecają owszem jako środki ćwiczenia osobistych zdolności.

#### §. 3. O sposobach dobrej kompozycyi i o obiorze:

a) Przedmiotu (materyi). Sposobami przygotowania dobrej kompozycyi, sa: 1) Obiór przedmiotu (matervi). 2) Obmyślenie i rozważenie przedmiotu. 3) Ułożenie planu. 4) Rozwinienie go. 5) Napisanie. 6) Przeglad pisma. Nadzwyczaj ważna cześcia dobrej kompozycyi jest wybór przedmiotu. Przedmiot interesujący lub błahy, wszystką około jego wykładu prace, zrobi użyteczna lub bezskuteczna. Obiór wiec przedmiotu, to fundament wszelkiej roboty kaznodziejskiej. Dla dobrego obrania przedmiotu, potrzebaby na następne rady zwrócić uwagę: 1) Obierając przedmiot, uważać na potrzeby wiernych; podejmować wiec takie materye, które najprzydatniejsze być moga do oświecenia, ulepszenia, nawrócenia i zbawienia słuchaczy, a podejmując je, mieć jeszcze wzgląd na okoliczności miejsca, czasu, na usposobienie, skłonności i charakter słuchaczy. W obiorze przedmiotu, zapominać o własnej miłości; ona bowiem na dogodzenie próżności nasuwać może kaznodziej takie tylko przedmioty, które najwięcej ozdób przyjmuja; w obieraniu wiec przedmiotu nie siebie szukać, ale zbawienia bliżnich. 2) Z użytecznych przedmiotów jeszcze wybierać, które dla wiekszej liczby słuchaczów użyteczniejsze być moga. Takiemi prawdami powszechnie użytecznemi są: cnoty teologiczne, kardynalne, Sakramenta, przykazania Boże i kościelne, i wszystkie prawdy nie stroną względną obchodzące niewielu, ale prawdy absolutne, np. Opatrzność, Odkupienie, godność chrześcijańska, darowanie uraz, marnotrawstwo czasu, wzglad ludzki, grzechy itd. Przedmioty względnej użyteczności mogą być cząstką którejś kompozycyi, np. wstępem, apostrofa, ale przedmiot główny zawsze ma być stosowny do potrzeb ogółu. 3) Z przedmiotów ważnych z siebie i użytecznych ze względu na potrzeby ogólu, jeszcze wybierać takie, które są do naszych zdolności wiecej stosowne. Rozmaite sa bowiem dary Boskie przy mowcach: jeden najlepiej przekonywa, drugi skuteczniej przeraża, inny mocniej zniewala. O jednych mówiąc przedmiotach, jakto inaczej podnosi Skarga, przeraża Birkowski, a zobowiązuje Antoniewicz. Nie obierać zaś przedmiotów zbyt przestronnych, którychby kaznodzieja nie mógł wyczerpnąć, ani zbyt ciasnych, któreby musiał niepotrzebnie rozwlekać. 4) Obrawszy już materyę czy przedmiot, zebrać też trzeba ogólne względy, pod któremi najlepiejby go można przedstawić, a oraz cele, do ktorych doprowadzić chcemy; bo to już jest warunkiem dobrej i użytecznej pracy, ażeby mowca wiedział dobrze i jasno, czego żąda po słuchaczu, lub dokad go doprowadzić pragnie.

O Perykopach. Rozkład Pisma świętego na Niedziele i Święta, opiera się na najdawniejszym zwyczaju pod Starem przymierzem. Po zaprowadzeniu prawa pisanego u Żydów, nakazał Mojżesz, aby księgi jego przed ludem czytano. Jozue też kazał odczytywać księgi prawa na górze Hebar i Garyzim. Za Jozyasza odczytywano je przed wszystkimi mieszkańcami królestwa Judy. Za Nehemiasza uczeni w prawie, jak Ezdrasz i inni, ezytali Stary zakon ludowi. Judas wychodząc na wojnę przeciw Nikanorowi, czytał na zgromadzeniu ksiegi świete. Kto rozdzielił księgi Mojżeszowe na części dla odczytywania w Synagodze, niewiadomo. Podanie Żydów przypisuje to Mojżeszowi i Ezdraszowi, a na Proroków wkłada obowiązek określanie, jak wiele miano z miejsc wyznaczonych czytać w dniach tygodnia. Tym sposobem Chrystus Pan, znalazł dawny już zwyczaj uczęszczania w Sobotę do Synagogi i czytania tam Pisma z wykładem i zastosowaniem. Chrystus Pan a za Nim Apostolowie przyjęli udział w tym zwyczaju czytania w Synagogach Pisma świętego. Od czasu nawracania pogan, zaczęło się już nauczanie więcej ogólne. Chrześcijanie za czasów św. Justyna, wedle jego

świadectwa, zbierali się w niedziele do kościołów, gdzie im czytano i wykładano Ewangelie, pisma Apostolskie i Prorocze, i mieli na podobieństwo Starego Przymierza podzielony Nowy Testament, a te wyjatki z Pisma nazywano z greckiego perykopy i anagnozny. Porzadek taki czytania opisał Optat Milewitański. W końcu VI wieku św. Grzegorz W. objaśnia perykopy i lekcye, które sa teżsame, co dzisiaj. Inne były zbiory czytań z Ewangelii, inne z Dziejów apostolskich i Listów. O nierwszych czytaniach rekopisma greckie podaja, że od Wielkanocy do Zielonych Światek, brano perykopy ze św. Jana: od Zielonych Światek do pierwszej Niedzieli po Podwyższeniu św. Krzyża, z Ewangelii św. Mateusza; dalej przez 12 tygodni ze św. Łukasza; wreszcie ze św. Marka. A o czytaniach z Dziejów i Listów podają, że wprzód szły Dzieje apostolskie, potem Listy św. Pawła, a potem Listy katolickie. Wedle rekopisów greckich i opisania Eulaliusza, rozkład Dziejów apostolskich i Listów, zrobiony na 57 czytań. Ale jednostajność podziałów i wyjatków nie od razu nastała. Zbior pervkop z Ewangelij, zwał sie Evangelistarium: z Dziejów i Listów Lectionarium, a Synaxarium nazywano opis wybranych miejsc od słowa poczatkowego do końcowego. Dzisiejsze perykopy i anagnozmy, Ewangelie i Epistoly sa skróceniem dawnych, i zgodne z niemi w rzeczach głównych, i sa już u św. Grzegorza W., a także w Lekcyonarzu zwanym Komes. Sporzadzenie tego rozkładu i porzadku, nie jest dziełem prywatnem, ale powagi Stolicy Apostolskiej.

b) Obmyślanie i rozważanie przedmiotu. Po obraniu przedmiotu i określeniu głównych względów, pod któremi chcemy go wyłożyć, potrzeba się nad przedmiotem obranym zastanowić, tj. starannie go obmyślić.

Obmyślać przedmiot, jestto uczyć się o nim, douczać czego jeszcze nie znamy, zgłębiać go, ze wszech stron opatrywać, wyszukiwać i poznawać w nim wszystko, czem można oświecić, przekonać, wzruszyć i poprawić słuchaczy. 1) Poznawać, czem można oświecić, nauczyć, na to potrzeba poznać, czego i jak o tym przedmiocie naucza teologia, wyrobić z tego pojęcia jasne, czyste i dokładne; pomyśleć też i o sposobach

wprowadzenia tego w umysł słuchaczy. 2) Poznawać, czem można przekonać, a na to potrzeba sie wprzód samemu o przedmiocie gruntownie przekonać, rozpatrywać co nas do tego przekonania dowiodło; wybrać więc dowody jasne, pokonywajace, a i pomyślęć nad ich rozwinieniem. 3) Czem można wzruszyć, ti. zachwiać opór, wole ku sobie naktonić. zyskać dla prawdy słuchacza, a na to rozbierać wszystko co nas do tego przywiazało przedmiotu — może świadectwa powagi, Pisma św., Ojców świętych, albo przykłady święte, może utylitarność tego przedmiotu w życiu, może jego głebokość i nakłonienie woli słuchacza; broń te dla wiekszej skuteczności ozdobić przez mowe staranna, figury, poruszenia mowcze, wymówienie piękne, akcyę szlachetna. 4) Czem można poprawić, a pod tym względem poznawszy, do czego dobrego nas samych ten przedmiot pobudził, myśleć co zrobić ze wzruszonym słuchaczem, do czego go praktycznego przywieść, co mu zalecić, z czego, aby słuchacz miał i zasługe i pomoc do zbawienia. Oto co znaczy obmyślać przedmiot wybrany.

Wszyscy nauczyciele wymowy takie obmyślanie przedmiotu za warunek kładą dobrej roboty. I rzeczywiście, bez podobnego obmyślania, trudno uniknąć niedokładności, powierzehowności, lekkości i niepełności wykładu. Cokolwiekbyśmy bez takiego głębokiego obmyślenia zebrali, będzie to albo gromada zimnych uwag, albo kupa tekstów, wyjątków niespojonych; będziem niejaśni, bośmy w sobie jasnych nie wyrobili pojęć; będziem oschli, bo rozmyślanie nie ogrzało nam ni serca, ni wyobraźni dla przedmiotu; będziemy się błąkać, jak ten, co po nieznajomych drogach, albo pociemku chodzi. Gdy przeciwnie po obmyślaniu takiem owładamy przedmiotem, zostaniem jego panami, nim się przenikniemy, wygruntujem go, a więc się i jaśniej i zdolniej o nim wyrazim. W rozmyślaniu takiem przygotowujem siły, których nam dobrze użyć, wszystkie władze i zdolności pomogą, i rozum, i wyobraźnia, i uczucie, i talenta moweze.

Ale na otrzymanie takich szczęśliwych skutków z obmyślania przedmiotu, potrzeba następne rady zachować:

- 1) Przejść przez prawidła ogólne, które niżej wyłożymy o gotowaniu się do nauk na rozmaite gałęzie prawd chrześcijańskich. Studyum około tego odbyte, pomoże nam do obmyślania przedmiotu.
- 2) Uważnie przeczytać które dobre dzieło o obranym przedmiocie. Nie wielu jest ludzi w taka już opatrzonych nauke, iżby z siebie mogli wysnuć całe kazanie, — wszyscy sie przeto przez czytanie jeszcze zasilać się mogą i powinni. Czytanie doucza tego, czego sie jeszcze nie dość umie, odświeża to, co znajome, obudza i zasila wyobraźnie, zagrzewa gorliwość i daje jej namaszczenie; przywodzi na myśl pojęcia pełne życia, podbudza i wywołuje wynalezienie. Dzieła znakomitych pisarzy sa jak ogniska, u których sie zapalaja chłodniejsze umysły. Potrzeba przeto o majacym sie wykładać przedmiocie, przeczytać Kaznodzieje albo Ascete, a w tem czytaniu: a) uważać najpierwej na cały porzadek czytanej roboty, na sposób przeprowadzenia, przedstawienia, powiazania części przedmiotu, na wszystko co stanowi istotę przedmiotu i siłę roboty, a nie na piękniejsze myśli, zastosowania, figury, żeby je przenieść do naszej pracy; b) starać się poznać przedmiot a to tak głęboko, ażeby wystarczyć na gruntowna i pełna o nim dla wiernych naukę; c) starać się przez to czytanie ogrzać serce i wyobraźnie ku przedmictowi, ażeby go żywiej wyłożyć,
- 3) Po zasileniu się przez czytanie, potrzeba zebrać się w sobie, przetrawić co czytane, przeniknąć się tem, we własność w sobie obrócić. Zwykle w takiem skupieniu się wnętrznem odrzucamy co nieprzydatne do naszego celu, dobieramy, doszukujemy jeszcze czego nie dostaje, cudze przysposobione za swoje, swoje znalezione w rozmyśle lub uczuciu, stapiamy we własne pojęcie i w sobie szukamy sposobów, na co najlepsze wydanie.
- 4) Po naczytaniu się i obmyślaniu, dobrzeby zaraz spisywać, co nam myśl, wyobraźnia, uczucie dobrego i pożytecznego przyniosą, nie troszcząc się zrazu ani o porządek, ani o styl w pisaniu. Często podczas takiego pisania, pod świeżem od przedmiotu wrażeniem, trafiamy na myśli żywsze

i lepsze, niż po długim namyśle. Czy pisanie, czy czytanie, czy rozmyślanie podnosi nas do natchnienia, że jakby w nas jakieś światło znienacka zaświeca, że jakieś nas ogarnia gorętsze uczucie wiary; z chwil tych szczęśliwych korzystać potrzeba, prędko bowiem przechodzą, póki więc stan podniesienia takiego nie minie, póki zeń nie ochłoniem jeszcze, co wtenczas myślimy i czujemy, spisywać trzeba; może to będzie nieporządne, niegładkie, ale gdy się uporządkuje, ogładzi, będzie to nieraz żywsze, głębsze, przenikliwsze, niż to co wypracujem na chłodno.

c) **0 planach**. Kiedy już po czytaniach, rozmyślaniach mieć będziem dostatek jasnych pojęć, myśli rozszerzających przedmiot, wzruszeń ku zniewoleniu, praktyk do naznaczenia, itp.... konieczna wyniknie potrzeba uszykowania tego wszystkiego, ułożenia następnie planu. Ułożyć plan, jestto obrany przedmiot rozłożyć na części, rozstawić je w takim porządku, jakim się naturalnie z sobą łączą i wiążą, ażeby każda cząstkowa prawda była na swojem miejscu, przygotowywała do następnej, żeby dalej znów następujące popierały uprzednie, żeby się jedne przez drugie wciąż tłomaczyły, objaśniały; ażeby od faktów, dowodów, poruszeń, coraz urastał przedmiot, coraz się wzmagał interes, a słuchacz coraz się więcej o przedmiocie oświecał, coraz się ku niemu zniewalał, i tak ciągle do końca mówienia.

Każda porządna robota i mowa, potrzebuje koniecznie planu. Części roboty pojedynczo wzięte, mogą być doskonałe. ale jeśli się przez dobry plan harmonijnie nie złączą, mogą złożyć jakąś całość niejasną, niezgodną — następnie złą, albo śmieszną. Nie stosem kamieni i cegieł, nie gromadą belek i desek, są pałace i statki; w piękne domy, użyteczne statki, ułoży te materyały biegły architekt albo mechanik — tak jest i z mową kaznodziejską. Bez planu, albo wedle złego planu nie się nie zrobi, coby wyraziło ład albo harmonię. Podług jasnego tylko, a dobrze określonego planu, wykonana robota okaże jasność i całość, w której widną będzie dobroć i szczegółów, i ogółu, i materyałów, i połączenia. Z dobrego tylko planu wypłyną mowy, w których i ciąg logicznych myśli,

i łańcuch dowodów, i wzruszenia, a wszystko w porządku i ładzie, w jeden godzić będą cel zamierzony i skutek spodziewany. Ani zamierzonego celu, ni skutków spodziewanych nie dojdzie mowa bezładna, jakoś wysztukowana, chociażby z najlepszych urywków. Powiedzieć można, że i najzdolniejszy człowiek bez poprzedniego planu, zawsze się znajdzie w (nieładzie) kłopocie, — od czego przedmiot rozpocząć, jak połączyć rozliczne o nim pojęcia, który wzgląd o nim na pierwszem położyć miejscu — z niepokojów podobnych wywiedzie tylko, mówię, plan dobry.

Zwyczajnie wymaganemi przymiotami dobrych planów, sa: pełność, jasność, prostota, obfitość i jedność.

Pełność planu, zależy na całkowitem objęciu przedmiotu, albo ważniejszego na przedmiot względu, — przeciwi się więc tej pełności, opuszczenie tego, co do przedmiotu istotnie należy, wydalanie się za przedmiot, albo mieszanie doń rzeczy postronnych. Ktoby np. chciał mówić o pysze i zgubnym jej wpływie na szczęście ludzi, mowa byłaby pełną, i jeśliby w niej zdolnie wyłożył: 1) co jest pycha? 2) zgubne jej wpływy na dobra doczesne; a) jak nieci w nas nieukontentowanie z samych siebie, b) jak budzi opór w bliżnich, c) jak nam odbiera szacunek, d) jak oziębia serca ludzi, i 3) zgubne jej wpływy na dobra duchowne: a) jak przeszkadza poznaniu samego siebie, b) jak oddala nas od sprawiedliwości ku drugim, i c) jak tłumi w nas miłość ku bliżnim.

Jasność planu zależy na takiem rozstawieniu przedmiotu, ażeby jednym oka rzutem ogarnąć ogół i widzieć względy, rozłączane bez zerwania związku, zbierane, skupiane bez pomieszania, np. o własnościach i obowiązkach Sakramentu pokuty, jasnoby można wyłożyć podług tego planu: Pokuta jest środkiem zgładzenia grzechów, a) środkiem koniecznym, b) skutecznym, c) środkiem pocieszającym. W Sakramencie pokuty, potrzeba: a) (środkiem pocieszającym) grzechy wyznawać, b) za nie żałować i c) zadość uczynić.

**Prostota** jest w planie, jeżeli w nim przedmiot sprowadzony do niewielkiej liczby myśli zasadniczych, które go obejmują w całku; jeżeli ogół dobrze jest rozebrany na

na części, z których każda przedstawia tenże przedmiot pod nowym względem, a względem wprowadzonym dla dalszego rozwinienia, np. o korzyści religijnego ukształcenia dla człowieka: 1) jako istoty duchownej mogącej się doskonalić, 2) jako członka społeczności: a) obywatela, b) małżonka i ojca, c) nauczyciela, itp.

Plan obfity jest ten, którego każde założenie nastręcza mowcy wielką obfitość myśli, i jest jakby tym dobrym punktem, z którego widz zarazem ogląda mnóstwo zachwycających przedmiotów. Gdyby kto np. wziął za przedmiot słowa Przypowieści 14 r. 34 w. Sprawiedliwość wywyższa naród, a rozłożył na takie względy: 1) sprawiedliwość wywyższa narody: a) w powodzeniach; b) w przeciwnościach. 2) Wywyższa je wnętrznie i zewnętrznie. 3) Bez niebezpieczeństwa dla siebie, a obrazy i zazdrości drugich narodów. 4) Wywyższa bardziej niż cywilizacya przemysłowa, niż bogactwa, niż zwycięztwa. Plan ten nasunąłby bardzo wielką obfitość myśli dla mowcy zasilonego wiedzą, a umiejącego myśleć.

Nakoniec plan ma **jedność**, w którym rozmaite części zbiegają się u jednego celu, wzajemnie się utrzymują, wzajemnie sobie pomagają i tak składają się na doskonalości roboty i mowy, która cała jest rozwinieniem założenia, a założenie skróceniem całej mowy. Plany wyżej przywiedzione mogą też służyć za przykład i jedności planu.

Plan dobry nie zawsze się odrazu tworzy, potrzeba się

Plan dobry nie zawsze się odrazu tworzy, potrzeba się nań namyślać; owszem plan dobry, bywa nowem niejako wynalezieniem już w wynalezionym przedmiocie. Plany się robią, albo biorą gotowe, albo przerabiają się i dopełniają, z tem zawsze, ażeby były stosowne do naszych zamiarów i celów. Źródła na czerpanie planu, są: u Staffa w Materyach do nauk, u X. Haberta w dziele: Mémorial du prédicateur, w Atlasie kanozdziejskim X. Tharina, Martin, itp... a najlepsze we własnem obeznaniu przedmiotu i namyśle.

d) O rozwinieniu planu. Ale nie dość jest mieć lub

d) O rozwinieniu planu. Ale nie dość jest mieć lub przygotować plan dobry. Plan ukaże tylko kolej mówienia i cel główny, a gdy tego jeszcze nie dosyć, potrzeba przedmiot objaśnić, wyłożyć tym, co go z samego wskazania nie poznają, potrzeba go udowodnić dla tych, którzy dla przekonania się o nim, gruntownych potrzebują dowodów; potrzeba doń przez wzruszenia mowcze nakłonić obojętnych, rozgrzać zimne serca, chwiejących się zniewolić. Wszystko to spełni staranne i zdolne rozwinienie przedmiotu i planu. Jak w naturze soki działają na ziarno, tak tu rozwinienie działa na przedmiot i założenie główne; daje wzrost temu, co wprzód ledwie widzianem być mogło; rozprowadza światło na wszystkie części planu, uwydatnia i zdobi prawdę przez rozmaite obroty; co było skieletem, niejako obleka w ciało; co było zimnem, ogrzewa; co mdłem, ożywia w sposób, że rozwinienie przez objaśnienie, udowodnienie, zniewolenie serca, zachęty, jest całą siłą, gruntem roboty mowczej.

Jeślibyśmy mowili do ukształconych i cnotliwych słuchaczy, prosty wykład religijnego przedmiotu mógłby wystarczyć, ale że zwykle mówimy do różnorodnych słuchaczy, z których mała chyba cząstka jest obeznaną z przedmiotami wiary, z których część większa zna je fałszywie, — idzie zatem, że powinniśmy razem i nauczać, i objaśniać, i dowodzić, że jeszcze wielu ze słuchaczy od praktykowania załeceń wiary odwodzą namiętności, uprzedzenia, przywiązania do rzeczy ziemskich; — takich nie pozyskamy dla wiary, jedno przez jasne, mocne, żywe objaśnienie, zalecanie dobrego, odwracanie od złego. W zwyczajnem więc położeniu kaznodziei przed słuchaczem, nie można i myśleć, jakoby dość mu tylko na tem, ażeby rozkaz wiary oznajmił, przedmiot jej po prostu, dogmatycznie wyłożył, nauka taka sucha, byłaby słowem straconem.

To też jest przyczyna, dla której wszyscy znakomitsi retorycy i tak zwracają uwagę, i tak wielkie przywiązują znaczenie do tej części wymowy, do rozwinienia przedmiotu. I rzeczywiście — nie wstępy, nie założenie, nie domówienie, są główną rzeczą w robocie mowcy, ale wykład, ale rozwinienie przedmiotu.

Wiele być może żródeł, a tu ich dziewięć podajemy, z których kaznodzieja może wyczerpywać pomoce na rozwinienie założonego w planie przedmiotu.

l. żródłem pomagającem do rozwinienia przedmiotu, są: Loci communes, miejsca ogólne kaznodziejskie, np. wola Boża, sąd Boży, miłość ku Bogu, męka i śmierć Zbawiciela, wieczność, zbawienie, obietnice i grożby Boże, itp. Jeślibyśmy takich miejsc ogólnych kaznodziejskich nie mieli zebranych, dobrzeby je samym uzbierać i tak rozstawić, ażeby przedmiot przeprowadzony przez takie miejsca ogólne, przez same takie przejście już się objaśnił. Miejsca takie ogólne przygotowywać można różne, na różne religijne przedmioty, inne na wykład dogmatów, inne na wykład prawideł obyczajowych, na biografie w mowach pogrzebowych, itp.

Jakkolwiek wielka jest użyteczność miejse takich ogólnych, używać ich wszakże trzeba roztropnie, a więc: a) nie inaczej je uważać, tylko jako środki pomocne do lepszego opatrzenia wszzstkich stron przedmiotu, i b) tak je dostosowywać do przedmiotu, a tak je ukryć, żeby nikomu na myśl nie przyszło, że przedmiot mowy był rozwijany podług miejsc ogólnych. Choć wszyscy wiemy, że ani kościoła, ani domu nie zbudujemy bez rusztowania, gdy przecie kościół i dom gotowe — odbieramy je, bo nie lubimy tych śladów mozołu, ni zasłon piękności już dokonanej.

II. źródłem są fundamenta, pomniki, świadectwa powagi o wierze, jakiemi są: Pismo święte, podanie, Ojcowie święci, Sobory, dzieła duchowne, o których znaczeniu i użyteczności w kaznodziejstwie wyżej mówiliśmy.

III. źródłem na rozwinienie przedmiotu, jest określenie istoty przedmiotu, o którym mowa (definitio), — a oraz wyjaśnienie definicyi, bądź przez przyczyny, zasady, bądź przez skutki, następstwa złe lub dobre (causae et effectus), bądź przez wyliczenie składowych części definicyi (enumeratio partium), bądź przez wprowadzenie rzeczy przeciwnych (contraria), np. opisanie czem rzecz albo osoba nie jest dla lepszego wykazania czem jest, albo przeciwstawienie rzeczy z sobą przeciwnych na udowodnienie czegoś zamierzonego.

IV. źródłem na rozwinienie przedmiotu być mogą okoliczności miejsca, czasu, osób (circumstantiae) podług tej

formy: kto, co, gdzie, czem, dlaczego, jak i kiedy: quis, quid, ubi, quibus auxiliis, cur, quomodo, quando.

V. źródło. Po określeniu przedmiotu w jego istocie i objaśnieniu przez wzglad na okoliczności, jeszcze go lepiej objasnia porównania (comparationes), porównanie z podobnem, różnem, przeciwnem. Porównania zaś takie nietylko objaśnia, ale i ozdobia mowe. Brać porównania potrzeba od rzeczy dobrze znajomych: porównania od rzeczy, przedmiotów albo nieznanych, albo znajomych małej liczbie, wiecej zaćmia, niż oświeca przedmiot wykładany. Wzorów porównań ma wiele Pismo świete, a wszystkie dlatego bardzo objaśniaja, że sa wziete od przedmiotów powszechnie znajomych, jako: od człowieka, pochodni, mrówki, psa, drzewa, nasienia, winnicy, rolnika, gospodarza, itp. W porównaniach zachować potrzeba przyzwoitość i szlachetność stosowna do kaznodziejstwa. Porównania na ogół powinny być krótkie, bo i rzeczy porównywane najcześciej niecałkiem sa sobie podobne, ale pod pewnemi tylko wzgledami – jeszcze w mowach spokojnych porównania dłuższe uchodzą, ale w miarę jak się mowa ożywia, mają być coraz krótsze. Najbardziej się w nauczaniu religijnem podobaja porównania z historyi świetej czerpane.

VI. żródłem są przykłady i parabole. Chrystus Pan i Apostołowie w nauczaniu używali przykładów, — Ojcowie święci toż czynili, a retorycy przykłady (exempla) mieszczą między miejscami ogólnemi (loci communes) jako środki na (rozmaite) objaśnienie przedmiotu. Parabole są to zmyślane (parabole) historye na objaśnienie wykładanych przedmiotów. Używanie ich jest upoważnione przez Ewangelię, — skutki parabol i przykładów są, iż budzą i utrzymują uwagę słuchaczy, żywiej dają uczuć prawdę, podobają się prostaczkom i uczonym, dojrzalszym i dzieciom, odbierając ciężar mowie.

VII. żródłem są doświadczenia. Wpływ doświadczenia na objaśnienie i zalecenie przedmiotu, podobny jest do wpływu, jaki nań wywierają przykłady. I doświadczenia jak przy-

kłady mogą być cudze i te pomagają przekonaniu, i własne i te przekonywnia najwiecej.

VIII. źródło rozwinienia przedmiotu leży w tych figurach, których uczy retoryka i logika, jako środków pomocniczych na rzecz przekonania i zniewolenia. Takiemi są: a) indukcya, która wychodzi od części a idzie do całości: b) dedukcya, która z ogółu wywodzi (części) szczegóły; c) accumulatio, to jest skupienie względów; d) przypuszczenie, suppositio: e) apostrofy tj. obracania się, czy do Boga, żeby Go niejako zmysłowiej uobecnić, czy do sumienia, czy do niektórych ze słuchaczy, ażeby szczególniejszą ich zwrócić uwagę.

IX. źródłem są praktyczne wnioski, wywody, zalecenia (obrok duchowny) z wyłożonej nauki.

Oto sa główniejsze źródła sposobów, wedle których kaznodzieje moga swój przedmiot rozwijać. Wiedza o nich bedzie użyteczniejsza, a użycie skuteczniejsze, jeśli kaznodzieja w rozwinieniu obranego przedmiotu następne przestrzegać bedzie prawidła: 1) Rozwijać przedmiot o tyle, o ile to rozwinienie koniecznie potrzebne, ażeby nauka o nim została jasna, gruntowna, obowiazująca. Zbytnie rozwijanie, rozjaśnianie robi skutek zamierzonym celom przeciwny, bo mowę mnóstwem niepotrzebnych szczegółów zaciemnia, dla samei wiec jasności nauki wiele z niej wyrzucać potrzeba, co jest mgliste, rozwlekłe, nieużyteczne. 2) Przedmiot, mowe, wypełniać nie przez nagromadzenie słów, zdań wyborniejszych, ale przez myśli pełne, coraz nowe i to w najkrótszy sposób wydane. Nie przeciwniejszego kaznodziejstwu i szczeremu nauczaniu nad te amplifikacye, przez które mowca ciągle krąży w kółku jednych i tychże myśli, wypowiedzianych coraz innemi słowami. 3) Dobre rozwijanie przedmiotu na tem szczególniej zależy, ażeby przedmiot rósł ciągle w mowie, coraz sie łatwiejszym stawał pojęciu, coraz użyteczniejszym, coraz obowięzywał więcej i przywięzywał do siebie. 4) Wreszcie rozwijając przedmiot, dobrzeby sobie uosobić w osobie niejako słuchacza, tak sie doń w rozwijaniu i wykładzie

przedmiotu obracać, ażeby koniecznie został przekonanym i nauczonym. Żeby się spełniania tych prawideł nauczyć, potrzeba uważnie czytać kaznodziejów, wpatrywać się jak oni rozwijali przedmiot, i na czem celniejsi z nich zasadzali gruntowność rozwinienia.

e) **0 redagowaniu (pisaniu) mowy.** Po ułożeniu planu, przygotowaniu materyałów i obmyśleniu sposobów rozwinienia przedmiotu, zostaje już dobrze to wszystko cośmy przygotowali, opisać. Napisanie jest bardzo ważną częścią roboty kaznodziejskiej. Jeżeli bowiem opowiadane przedmioty własną wewnętrzną wagą robią wrażenie, podniesiem je przez dobre opisanie, owszem nieraz od wagi przedmiotu więcej przekonywa ludzi trafny, zręczny i ozdobny sposób jego oddania. Od dobrego zredagowania, wszystek nauczania skutek zależy. Pilność koło tej części roboty, nada jej moc i gruntowność, wdzięk i harmonię stylu, godność i namaszczenie. Niedbałość w opisaniu, całą użyteczność uprzedniej pracy zniweczy, odbierze wiarę nauce, bo zwyczajnie żle powiedziane rzeczy biorą ludzie za źle pomyślane.

Oto sa niektóre rady do zachowania przy redagowaniu czy pisaniu nauk i kazań: 1) Żeby żywiej pisać, trzeba być wzruszonym. Chcieć pisać w chwili, w której umysł, wyobrażnia, uczucie sa jakby w odretwienin, w której się czujemy niezdolni lub oschli, byłoby to próżno siebie mordować. I co napiszemy w takiem usposobieniu, pewno będzie złe, wymuszone. Pisze się tylko żywiej fervente calamo, jak mawiali starożytni. Najpożadańszem do pisania usposobieniem jest natchnienie, to jest taki w nas stan, takie przeniknienie się, napełnienie, takie zajęcie się umysłu i serca przedmiotem, że czujem jakby potrzebę, jakby konieczność przelania go w drugich. Natchnienie ułatwia pisanie i zdobi; wyrażenia, słowa, figury, wszystko co głębokie, piekne, wszystko to znajdzie pióro, którem kieruje natchnienie. Nie zawsze miewamy natchnienie, bośmy go nie zawsze warci, a zawsze go potrzebujemy. Kaznodzieja rzadko kiedy może czekać na natchnienie; zawsze więc powinien się usposabiać przez modlitwe do otrzymania natchnienia, przez czytanie, rozmyślanie, przeniknienie się potrzebą i koniecznością pisania i mówienia. Jeśliby brak natchnienia był skutkiem tępości, oziębłości umysłu, słowem lenistwa, to już konieczna siebie przezwyciężać i jakokolwiek pisać, gdy już pisać potrzeba; bez tego zwycięstwa nad lenistwem nigdy nie poczniem. Z takiego letargu lenistwa wybudzać się możem, zmuszając siebie do pisania, do określania przedmiotu, wyobrażając, że oto blizka już chwila, w której potrzeba będzie mówić, a więc mówić o przedmiocie z kim, kto nam do rozwinienia jego pomoże, rozmowa taka umysł wywiedzie z uśpienia, ożywi nas, zapali, usposobi do natchnienia.

- 2) Podług objaśnionych dotychczas prawideł, napisanie kaznodziejskiej mowy powinno mieć jasność, czystość, rozmaitość. Pisanie będzie jasne, jeżeli we wszystkich myślach, wyrażeniach, rozumowaniach, dowodach, mieć będzie prostotę, zrozumiałość, łatwość dostępną najprostszemu umysłowi; kiedy pojęcie każde okaże się w świetle bez mgły i zaćmienia. Pisanie będzie czyste, jeżeli dochowa wszelkich gramatycznych prawideł języka. Pisanie będzie urozmaicone, jeżeli się styl, ton odmieniać będzie, stosownie do natury opisywanych przedmiotów, albo do części roboty. Zdolność ta urozmaicania barw stylu bardzo jest zależną od natchnienia, dlatego usposabiać się do natchnienia, jestto razem zdobywać zdolność urozmaicania stylu.
- 3) Podczas pisania strzedz się potrzeba, żeby nie osuszać serca i wyobraźni zbytnią troską o dobór słów, piękność stylu i zachowanie prawideł potrzeba starać się o natchnienie, i opuszczać się na nie, najbardziej w posuwaniu i rozwijaniu przedmiotu utrzymywać siebie w tem usposobieniu, ażeby coraz dalej wykładać przedmiot, to samo wytrwanie nieraz nas podniesie, zapali, ożywi i wprowadzi na drogi znalezienia tego, co najpotrzebniejsze. Najpierwej więc starać się rzecz opisać, opisując nie mitrężyć się nad drobnostkami, bo wyrażenia, ozdoby, styl, wszystko to się albo znajdzie zaraz, albo się znajdzie przy przeglądaniu i poprawie naciągnionej i zredagowanej głównej roboty.

- f) O przegladanju i surowej poprawie kaznodziejskich kompozycyi. Po zredagowaniu, spisaniu roboty, przejrzeć ja starannie i surowo poprawiać potrzeba. Pierwsze prace (rzadko inaczej) pełne sa niedokładności. Jeśli sie błedom pierwszych robot poblażać bedzie, urosna i będa niezliczone. Ciagle potrzeba powracać do roboty, ażeby ją ciągle poprawiać; żeby poprawiać czy wyrażenia nie dość logiczne i jasne, czy okresy, czy ich połaczenia, czy figury i wysłowienia. Poprawiać czy wyrzucajac co niepotrzebne, czy dodajac co konieczne, czy przemieszczając co nie na miejscu, czy dopelniajac, prostujac co niedokładne, czy łagodzac co ostre. I nie przestawać na jednorazowej poprawie – powtarzany przeglad roboty może nam świeże wzgledy nasuwać, dopomódz do pelniejszego rozwinienia, doradzić nowe obroty. Dobrze jest początkowe zwłaszcza roboty po kilkakroć przepisywać, a za każdym razem z wad oczyszczać, co dobre rozmnażać i umacniać. I jeszcze poprawiać uczac sie kazania -- poprawiać i po wypowiedzepiu - poprawiać nawet po kilku latach, kiedy już z przywiązania i zaślepienia od własnej roboty ostygniem, ochłoniem. Dobrze samym poprawiać roboty własne — lepiej gdy je możem mieć poprawione przez drugich, zwłaszcza bieglejszych - a wtedy należy już być powolnymi na obce rady, przestrogi. Prawda, że te poprawy są rzeczą, pracą przykrą, marudną, ale użyteczność ich wielka, bo ta tylko jest droga do dobrego pisania. Cito scribendo non fit ut bene scribatur, bene scribendo fit ut cito (Quint. 10, 15). Ta zreszta droga najznakomitsi kaznodzieje doszli do tego, że godnie i zdolnie przepowiadali słowo Boże.
- g) O uczeniu się na pamięć. Po ułożeniu, poprawieniu roboty, naostatek zostaje nauczyć się jej na pamięć. Nauczenie się i dobre umienie tak podnosi wartość roboty, że mierna wyda się dobrą, a dobra wyborną. Im lepiej się nauczymy własnej roboty, tem łatwiej będzie nadać jej przy wymówieniu wdzięk, naturalność, życie, utaić mozoł i pracę. Pytano raz Massylona, które kazanie swoje ma za najlepsze, to, od-

powiedział, które najlepiej umiałem. I sprawiedliwie: im wymówienie jest bliższe naturalnego natchnienia, tem jest skuteczniejsze, tem zdolniejsze obudzić entuzyjazm. Do dobrego umienia przyłącza się swoboda akcyi i ta naturalność, jaką mają genialni mowcy, wypowiadający z natchnienia. Przez pół umiejąc to, co wypowiadamy, jąkamy, powtarzamy się, zaglądamy do karty, źle mówimy przez to, żeśmy ciągle niespokojni o to, co dalej mówić mamy. Sami chłodni dla niepokojów, nie budzim żywego interesu w słuchaczu. Pracując pamięcią, nie można ukazać gorliwości przejęcia się; wydajemy się więc jak uczniowie nie umiejący lekcyi, a nie jak mowcy, jak kaznodzieje, i wszystkę pracę naszą w gorszem pokazujem świetle.

Jeślibyśmy się dla lenistwa w nauczeniu się rzucali do czytania mów naszych przed ludem, odbierzem im życie, interes, słuchaczy unudzim, siebie zaś w lekceważenie podamy. Potrzeba więc wchodząc na ambonę tak umieć kazanie, tak władać przedmiotem i sobą, ażebyśmy i to co nam świeże natchnienie naniesie, wypowiedzieć mogli, i znowu do tego cośmy wprzód opracowali, wrócili.

Potrzeba też pamięć wprawiać i wyćwiczać — pamięć rośnie w pracach, słabnie od nieczynności. Pomocą dla łatwiejszego uczenia się jest pisanie metodyczne, szykowne, w którem pojęcia naturalnie się łączą, rzecz każda jest na swojem miejscu, nic niema oderwanego, błędnego. Ułatwiają zapamiętanie przedmiotu napisy po marginesach, cyfry, odstępy, podkreślenia zdań, albo wyrażeń głównych, itp.

Uczyć się potrzeba nie po słowie, ale uczyć się całych myśli, okresów, a potem je łączyć; uczyć się lepiej cicho, czytaniem — zwłaszcza przez razy pierwsze, odrazu głośne i jeszcze z akcyą uczenie się, szkodliwe jest zdrowiu tych zwłaszcza, którzy się wiele uczą — uczyć się wieczorem, powtarzać rano, powtarzać przed wypowiedzeniem publicznem.

Jeśliby po wszystkich ostrożnościach uprzednich przy wymówieniu publicznem zawiodła nas pamięć, nie mieszać się omówić gdy można, opuścić jeśli mniej ważne, to co zapominamy — w ostatecznym razie spojrzeć do karty. Za czasem gdy się nabędzie wprawa, lżejszem będzie uczenie się. Pracowitym mowcom dość bywa na tem, że umieją wstęp, teksta, cytaty, przejścia, główne figury, domówienia, resztę zastąpi natchnienie, na które będą się mogli opuścić bezpieczniej.



## CZEŚĆ DRUGA.

O rozmaitych rodzajach nauczania i szczegółowych do zachowania w tem prawidłach.

Kapłan obowiązany jest, podług okoliczności brać się rozmaitych rodzajów nauczania. Każdy zaś z nich ma oddzielne, sobie właściwe prawidła. Potrzeba więc do zasad i prawideł ogólnych o kaznodziejstwie (któreśmy dotąd wykładali), dołączyć prawidła i przepisy szczególne, każdemu z tych rodzajów uczenia właściwe. Nauka o nich tę mieć będzie korzyść, że się w niej lepiej wyjaśnią, i stroną praktyczną okażą przepisy ogólne.

Nauczanie kaznodziejskie dwojako się uważać może: albo względnie do przedmiotów, które wykłada, albo względnie do rodzajów i form uczenia, pod któremi te przedmioty opowiada. Podług tego dwojakiego na kaznodziejstwa względu, szczegółowe prawidła na dwie podzielim części. W I-szej mówić będziemy o rozmaitych przedmiotach, które ma kaznodzieja wykładać; w II-giej o rozmaitych rodzajach i formach, które ma nadawać swojemu nauczaniu.

## CZEŚĆ I.

O rozmaitych przedmiotach mogących się wykładać z ambony.

Do ośmiu działów sprowadzić możemy przedmioty wykładające się z ambony — są niemi: 1) Prawdy chrześcijańskie. 2) Tajemnice Zbawiciela i Najśw. Panny. 3) Cnoty i występki. 4) Sakramenta. 5) Modlitwa. 6) Pochwały Świętych. 7) Obłóczyny i professye (śluby). 8) Mowy pogrzebowe.

#### ROZDZIAŁ I.

## O sposobach wykładania prawd chrześciańskich.

Dwojaki w ogólności bywa sposób wykładania prawd chrześciańskich: pierwszy, w którym się prawd tych pewność przez gruntowne ukazuje dowody; drugi, w którym się tej prawdy przedstawiają jako zasady i pobudki enót chrześcijańskich, a więc pod względem moralnym. Oba zaś te sposoby są bardzo ważne.

Co do 1-go. Bardzo użyteczną jest rzeczą gruntownie dowodzić pewności prawd chrześciańskich, a przez to wzmacniać wiarę słuchaczy. Nie tak nie podnosi pojęcia o ważności religii, ani tyle obudza dla niej czei i szacunku, jak świetne, nieprzeparte dowody za każdym dogmatem wiary naszej. Wiara jest jako gmach obszerny a wspaniały, którego każda cegiełka naznamionowana przez rękę Bożą. Ukazywanie tych świetnych znamion Bożych, przenika duszę człowieka czcią, szacunkiem, oddaniem się miłością ku wierze, która tak wyraźnie z nieba pochodzi, obudza mocne postanowienia w duszy człowieka, działa na wolę, przejmuje ją entuzyazmem, daje jej moc, zwycięztwo, zdolność do ofiar. — Czego to nie robiło i nie robi w człowieku przekonanie głębokie? Ono męczenników wywiodło na cyrk i stosy, ono

wyznawcami napełniło wicziania, zaludniło pustynie, ono tylu ludzi uczyniło świetymi. Żeby i dziś podobne cuda sprawiała wiara, potrzeba ażeby jej prawdy były przekonaniem wiernych, potrzeba wiec ich w przekonaniu o prawdach Bożych utrzymywać, umacniać, a to przez dowody gruntowne, argumentowania silne, poparte jeszcze głebokiem osobistem przeświadczeniem. Inaczej wiara ludu będzie słabą, chwiejąca się, bez wpływu na serce i pojęcie – bedzie, jakby nie była, owszem będzie wiara martwa, bez uczynków, co chwila zdolna zagasnać. Potrzeba wiec ciagle przekonywać o prawdach tej wiary, przeciwko której tyle się rzeczy sprzysiega, i opór, który zły duch w umysłach naszych roznieca i czytanie i myślenie niewierne i pisma bluźniercze, które tak rozmnaża bezbożna gorliwość. — Podtrzymywana wiara przez takie przekonywania i dowody, trwa i walczy; pozbawiona takiej pomocy, chwieje się i gaśnie. - Smutne to doświadczenie potwierdza. Wielu to młodych, dojrzałych nawet ludzi utraca wiarę przez to, że nigdzie o niej nie słysza, że nigdzie się przed nimi nie rozlega głos mocnych dowodów za prawdą katolickiego wierzenia. Gruntowne nauczanie wszędzie utrzymuje i podnosi wiare.

Co do 2-go. Równie użyteczną jest rzeczą rozważać i ukazywać prawdy chrześciańskie z punktu widzenia moralnego. Prawdy te bowiem są niewyczerpanem źródłem zbawiennego oświecania się, pobożnych zwruszeń, szlachetnych i świętych przedsięwzięć. Im więcej o nich rozmyślamy, słyszymy, tem sami lepszymi zostajem. Myśl o nich, nauka o nich, wymiata nam wady nasze, usposabia do cnoty; wysokie te prawdy są kamieniem węgielnym, najgruntowniejszą podstawą moralności i mieszczą w sobie pobudki, sankcyą i przykład; w prawdach tych jest jeszcze i urok święty, przez który człowiek się szczęśliwszym czuje, kiedy ubożejc, cierpi, upokarza się i poświęca.

Żeby skutecznie nauczać o prawdach chrześcijańskich pod temi dwoma względami, potrzeba znać i zachować pewne prawidła, które w dwóch następujących artykułach wyłożymy.

#### ARTYKUŁ L

Prawidła dowodzenia prawd chrześcijańskich.

- 1. Prawidło. Kaznodzieja wykładający prawdy chrześciańskie na zwyczajnych zebraniach, strzedz się powinien posądzania słuchaczy, jakoby wątpili o prawdach, które przekłada. Ci bowiem, którzy nie wierzą lub wątpią, najczęściej i nie przychodzą do kościoła a tak posądzanie nie trafiłoby na winnego. Nadto zebrania podobne najczęściej złożone bywają z dusz prostych, które myślą, że cały świat tak wierzy jak one, że nikt rozumny nie może wątpić o wierze. To przekonanie jest dla nich głównym dowodem za ich wiarę. Powiedzieć im, że są ludzie, którzy nie wierzą, jest im odbierać pobożny urok, jest to ich gorszyć, zatrząsnąć ich wiarę. Prawidło to ma swoje granice, za któremi godziwą jest polemika, jak naszych klassyków kaznodziejskich z XIV wieku, jak polemika Lakordera, Ravignana, Felixa z opiniami współczesnemi.
- 2. Prawidło. Ani też jawnie oświadczać ma kaznodzieja. że przedsiębierze tej albo innej prawdy dowodzić; lepiej żeby skrywając swój zamiar, taka obierał formę mówienia, w którejby bez zapowiadania wszystkie dowody za obrana prawde rozmieścił. Słuchacze bowiem albo sa pełnymi dobrej wiary, albo niewierzacy. Dla pierwszych takie oświadczenie byłoby zgorszeniem. Drugich takie oświadczenie rozjątrzyłoby tylko, słuchaliby kaznodzieję z nieufnościa, z obawa żeby nie byli pokonani, z niepokojem o własna miłość, z podchwytywaniem kaznodziei na słabszych miejscach. Ś. Franciszek Salezy, który ze słodyczą apostolską tylu heretytów przywiódł do upamietania, przestrzega, że mu się podobne zapowiania zgóry nie powodziły, wział więc za metodę prosty, jasny wykład prawd chrześciańskich, nie doń nie zabierajac z tego, co zowiemy kontrowersya, polemika. Takby i nam czynić należało. Przypuściwszy więc, że mamy mówić o bytności Boga, zamiast zapowiadania że chcemy dowodzić

iż jest P. Bóg, lepiejby to okrażyć, mówiac np.: Jak możem żyć w takiej niepamięci o Bogu, bez myśli o Nim, gdy tak nam codzień głosi o Nim przyrodzenie całe? Bo czy to spojrzym na niebo etc... czy na ziemie etc... czy na samych siebie etc... Dziecko widząc dom, domyśla się tego kto go postawił, a my patrząc na świat etc.. nie myślimy etc... nie czeimy Boga, etc. ... Albo mając zamiar mowić o obecności rzetelnej Chrystusa Pana w Najświetszym Sakramencie, zamiast zapowiadania że tego dowieść mamy, prostobyśmy lepiej powiedzieć mogli: że Chrystus Pan wyświadczył nam najwieksza miłość przez ustanowienie Najświetszego Sakramentu, że o miarze miłości sądzimy z uczynku — a Chrystus Pan w Eucharystyi dał nam dar najdoskonalszy, najwspanialszy, bo nie figure, nie pamiatke, ale siebie samego, etc... I słuchający z rozważaniem stopnia miłości Zbawiciela ku ludziom, przyjma dowody w serce wzruszone i umysł przekonany.

- 3. Prawidło. Potrzeba przekładać dowody pod kształtem rozwinienia i wykładu prawdy, którą chcemy utwierdzić, unikając jawnego argumentowania i kontrowersyi. To prawidło ma wspólne z poprzedniemi przyczyny, a objaśni je przykład wyżej przywiedziony. Tam zamiast argumentowania nad znaczeniem tych słów: "oto jest ciało moje," zamiast utwierdzania właściwego ich znaczenia przez OO. ŚŚ., rozwinać moga swój dowód, cheac tylko wykazać niby głównie miłość Zbawiciela. "Patrzcie, powiedziałbym, z jaką się jasnością ta miłość wyraża... To też OO. ŚŚ. wykładajac te słowa, unoszą się nad nadmiarem miłości: O cudo! o miłości! wykrzykuje Ś. Chryzostom. Ten który siedzi po prawicy Ojca, zarazem jest w reku kapłanów etc." I potem nie takbym kończył, więc Chrystus jest obecnym w Eucharystyi, ale, więc nam w tym Sakramencie objawia nieskończoną miłość. Ta metoda ma te korzyść, że razem przemawia do umvsłu i serca — a kiedy serce wzruszone, umysł się jej nie opiera.
- 4. Prawidło. Potrzeba być bardzo surowym w wyborze dowodów, a bardzo jasnym i logicznym w ich wykładzie.

(Mowilismy o tem w części I. pod artykułem o sposobach dowodzenia).

5. Prawidło. Nie potrzeba wprowadzać zarzutów ani domyślać się, jakoby mogły być zrobione przeciwko prawdzie która wykładamy, ale tak ja wykładać, ażeby zarzuty sprzatać, uprzedzajac – jeśliby zaś zarzut był wywodzony z tekstu Pisma św., użyć tegoż samego tekstu na potwierdzenie prawdy, o której mówimy. Zasada tego prawidła to jest, że zawsze niebezpieczna rzecz wprowadzać zarzuty, już dla przyczyn tylko co wyżej wspomnianych, już że słuchacze zawsze baczni na zarzuty, czesto mniej na odpowiedzi uważaja; już że zarzut zwykle uprzedza umysł do stopnia, że zawsze słaba znajduje odpowiedż. Z drugiej zaś strony metoda, którą zalecamy, te ma korzyść, że sprzata zarzut dla tych co go znaja, że gotuje do możności zbicia tych co go nie znaja, zostawiajac ich przy prostocie wierzenia i nieznajomości wybiegów. Jeślibym chciał zbić zarzut protestantów przeciwko obecności Chrystusa Pana w Eucharystyi, zarzut wyciagniony z tych słów Pisma św. "Spiritus est qui vivificat, caro non prodest quidquam - nie przywodziłbym tego tekstu jako zarzut, ale wykładajac nauke katolicka powiedziałbym: Duch Boży ożywia św. Ciało Zbawiciela, któreby przez się, i bez połaczenia ze Słowem, nie mogło łaska napełnić dusze." Albo idac za tym wykładem św. Augustyna: "O jak grube a niegodne majestatu tej tajemnicy jest rozumienie Kafarnaitów, którzy mniemaja, jakoby Chrystus Pan krajał w krwawe kawały (szmaty) ciało swoje i podawał je do jedzenia. Jak piękniejsze jest katolickie wierzenie, jak godniejsze Boga i człowieka! i jak jedynem jest, które i sam Zbawiciel potwierdza, gdy mówi, że grube i ciemne rozumienie Kafarnaitów na nie nie służy: Caro non prodest quidquam". Widzimy z tego, że słowa, które były zarzutem, obracają się w dowód i jak się to zbijają zarzuty unikając kontrowersyi. Ta była metoda św. Franciszka Salezego, a użyteczności jej aprobują tysiączne nawrócenia heretyków, których był sprawca. Ta też jest i nauka Fenelona: "Chciałbym, powiada w dyalogach o wymowie, ażeby kaznodzieja okazując początek i postanowienie religii zbijał zarzuty wolnomyślnych, nie zabierając się do otwartego z nimi sporu, ażeby nie pogorszyć ludzi dobrei wiary."

6. Prawidło. Potrzeba do dowodów łączyć wszystkie względy, zdolne wykazać piękność, majestat, świętość chrześciańskiej nauki i tych jej prawd o których mówimy; zdolne przeświadczyć, jak dogmat katolicki jest zgodny z dobrocią, miłosierdziem, mądrością i wszelkiemi przymiotami Bożemi. Dowody suche mogłyby uprzedzać umysł przeciwko dogmatom albo trudnym do wierzenia, albo nakładającym trudne powinności, gdy przeciwnie ukazanie tychże dogmatów stroną, którą uwielbienie i miłość niecą, mile uprzedzą słuchaczy, tak iż z radością i szczęściem słuchać będą dowodów.

Mówiąc naprzykład: o spowiedzi, jeślibym suche kładł tylko dowody, możeby pycha bojąca się upokorzenia szukała zarzutów, obrony, żeby się nie poddać prawdzie; ale, jeślibym w tem postanowieniu nieskończonego miłosierdzia Bożego, która chce tylko z grzesznika wyznania błedów na to żeby i najwiekszym przebaczył, wykazał arcydzielo Boskiej madrości, hamulec namiętnościom, ubezpieczenie moralności, źródło rad najlepszych, sposób zapobieżenia i naprawę grzechów, pokój i szczęście sumienia z temi względami przydanemi do dowodów, ujety słuchacz uzna madrość Boża, usposobi się do wierzenia, a potem i zupelnie uwierzy. Tą drogą szli wszyscy, którzy najwięcej opamiętali heretyków; to była metoda św. Tomasza z Akwinu, iż dowodzenie wszystkich prawd chrześciańskich uprzedzał ukazaniem piękności tych prawd, ich zgodności z wielkościa Boga i dobrem ludzi.

7. Prawidło. Jeżeli przez wzgląd na okoliczności rozumiemy, iż już koniecznie potrzeba mówić o tych którzy nie podzielają naszych przekonań, mówmy, pamiętając, iż zawsze potrzeba mówić wtenczas z miłością, słodyczą. Znieważające apostrofy, przymówki i wymówki, słówka bodące, pogarda osądzonych, są to rzeczy, którym Bóg nie błogosławi, bo wszędzie tam wiele pychy, a brak miłości. "Nigdy (powiada

św. Wincentego à Paulo) nie widziałem, ani słyszałem, żeby się który heretyk dał odwieść inaczej, jak przez pokorę, i słusznie: na tych tylko warunkach heretycy do Kościoła, grzesznicy do cnoty wracają. Cheąc ich od błędu odwrócić, potrzeba jednak nie zrażać, nie ukazywać się wrogiem łakomym zwycięztwa, ale ojcem, dlatego pragnącym ich nawrócenia, że się ich kocha. W kątku każdej duszy jest pycha tajemna, obrażająca się nawet światłem niezgrabnie niesionem; tę pychę trzeba omijać, więc niedość przynosić katolickie światło, żeby rozpędziło jako mgły sofizmata wrogów, ale trzeba to robić ze słodyczą i duchem miłości.

8. Prawidło. Wyłożywszy dowody za prawdę, potrzeba z nich wywieść wnioski praktyczne na życie pobożne, ażeby ulepszyć słuchacza. Te pobożne uczucia pomagają do przekonania, wrażają prawdy nie tylko w umysł, ale i w serce, siedlisko tej wiary, która usprawiedliwia: Corde creditur ad justitiam. Gdy nadto wszystkie prawdy wiary ten mają koniec, że do cnotliwego życia prowadzą, kaznodzieja zatrzymałby się w połowie mety, któryby na udowodnieniu ich poprzestał. Zresztą oświecić umysł, to tylko środek, a cel jest: nakłonić do dobrego życia. Potrzeba więc mowy o prawdach chrześciańskich kończyć przez domówienie, zachęty zaklęcia do odmiany obyczajów, praktykowania enót.

### ARTYKUŁ II.

O prawidlach do zachowania w wykładzie prawd chrześciańskich pod względem moralnym, albo w zamiarze nakłaniania ludzi do cnoty.

Przymioty, albo doniosłości Boże — Jego dobrodziejstwa — ostateczne rzeczy człowieka — oto są główne działy, pod któremi pomieścić się mogą wszystkie prawdy chrześciańskie, a które tu nie podejdą, odniosą się, czy do tajemnic, czy do enót, czy do modlitwy, lub do Sakramentów.

o których niżej powiemy. W trzech następnych §§. wyłożymy prawidła odnoszące się do tego trojakiego porządku prawd.

## § 1. Nauczanie chrześciańskie o przymiotach i doskonałościach Bożych.

Częsta to jest powinność kaznodziejów nauczać lud o doskonałościach Bożych, ukazywać w tych Jego przymiotach zasadę (principium) wszystkich obowiązków, pobudkę enót wszystkich. Nieznajomość Boga — to jest przyczyna moralnych klęsk tego świata, to przyczyna, dla której nie boją się Go żli, a niedość Go kochają dobrzy; i to jest, dlaczego Chrystus Pan zapowiedział, że poznanie Boga jest kluczem żywota wiecznego: "haec est vita aeterna, ut cognoscant te Deum verum". Żeby godnie o doskonałościach Bożych nauczać, wspomogą następne prawidła.

1. Prawidło. Kaznodzieja starać sie ma obudzać w ludziach wielkie pojęcie o Bogu, mówić o Nim ze czcia najgłębszą, czy (ex professo) systematycznie rozjaśnia wielkości Jego przymiotów, czy z okoliczności wspomina o Jego doskonałościach. Cześć najgłębsza od kaznodziei dla tego niezmierzonego Majestatu, którego imienia nie wymówił Newton bez uchylenia albo odkrycia głowy, da pojać i ludowi, co to jest cześć Boga; ona go zrobi powolnym na rozkazy, uległym wyrokom Opatrzności, pobożnym; ona miejsca poświecone Bogu napełni uszanowaniem, ducha jego wzniesie po nad interesa czasowe i ziemskie widoki, które niczem są dla tego, kto zrozumiał te wyrazy: "Quis, ut Deus!" Bóg jest wszystkiem i nie ma ofiary zbyt wielkiej na to, żeby się Mu podobać. Największej przeto wagi jest niecić w sercach ludu te cześć ku Bogu, która kaznodzieja zaszczepia, wykładając pobożnie Jego wszechmocność, wielkość, świętość, wieczność — przymioty dlatego nieogarnione, iż są nieskończone, bezbrzeżne; wykładając i przypominając aniołów, mocy niebieskie, stojące przed majestatem Boga i służace u Jego tronu:

nadewszystko zaś wszczepia w lud wierny takie pojęcia, łączac do nauki słowo własnego uczucia i przykład pobożności.

- 2. Prawidło. Kaznodzieja, pomagając słuchaczom do utworzenia wielkiego pojęcia o Bogu, przedstawiać Go powinien jako Istotę, którą nieskończenie kochać i której się nieskończenie obawiać mamy. Miłość i bojaźń Boga, dwa uczucia niezbędne sercu człowieka: miłość, żeby go pociągnęła do Boga; bojaźń, żeby usunęła namiętności, chcące go od Boga oddalić. W przymiotach Bożych kaznodzieja najdzie wiele na obudzenie uczuć miłości i bojażni w sercach ludzkich. Bóg nieskończenie doskonały, Ojciec nasz, ognisko wszelkiego szczęścia dusz naszych, zaprawdę, godzien największej miłości. I znowu, Bóg sprawiedliwy sędzia, Sędzia święty, który nie zmazanego nie cierpi, Sędzia w swych ręku piastujący losy nasze, losy wieczności, zaprawdę, wart jest pobożnej naszej bojażni.
- 3. Prawidło. Kaznodzieja wykładający przymioty Boskie, to w nich ujmować powinien, co naśladowane być może, i to ukazywać słuchaczom za znamię i piękność chrześciańskiego życia. Bóg stworzył nas na podobieństwo swoje, zadaniem zaś Religii jest wyświecić w nas to podobieństwo do Boga; dzieci Boże godne być powinny swojego Ojca; kaznodzieja więc w wykładzie Boskich przymiotów, ukazywać ma wiernym wszystkie bogactwa miłosierdzia bożego, przypominając im za Chrystusa: "Estote misericordes, sicut et Pater vester misericors est", i Jego świętość, powtarzajac za Mojżeszem: "Sancti estote, quoniam ego sanctus sum"; Jego cierpliwość, z jaka znosi grzechy ludzkie; Jego słodycz, której nie umniejszają żadne zniewagi; Jego dobroć, jaką złe nawet odpłaca, a wszystkich dobrodziejstwy swemi obdarza; wszystkie słowem doskonałości, wywodząc z nich obowiązek zbliżania się do Jego przykładu: "Estote perfecti, sicut et pater vester coelestis perfectus est".
- 4. Prawidło. Dwojakim sposobem można wykładać przedmiot o Boskich przymiotach: raz objaśniając i dowodząc którejś doskonałości Bożej, wykład to będzie dogmatyczny; drugi raz wywodząc ztąd skutki, następstwa, owoce, a wy-

kład to będzie moralny. Można te oba sposoby w jednę łączyć naukę, np.: Bóg jest wszędzie obecny, punkt 1-szy; do czego to ma nas prowadzić, punkt 2; albo jeszcze: np.: Jest Opatrzność, która nad każdym z nas czuwa — punkt 1; jakie są nasze obowiązki ku Opatrzności — punkt 2. Można w sam wykład o doskonałościach Boskich wprowadzać obowiązki, praktyki, uczucia, np.: Obecność Boża na każdem miejscu jest pobudką strzeżenia się grzechów — punkt 1, i prędszego zdążenia do doskonałości — punkt 2.

## §. 2. Pożyteczną jest rzeczą często nauczać o dobrodziejstwach Bożych.

Pożyteczna jest rzecza czesto nauczać o dobrodziejstwach Bożych, i wykazywać wdzięczność, która się za nie należy. I tu, jak uprzednio, dwa sa sposoby traktowania przedmiotu, a oba pożyteczne. I-szy sposób zależy na wykładzie w pierwszej części wielkości dobrodziejstwa i na wywiedzeniu w drugiej obowiazków z niego wypływających, np.: wdzięczności i sposobów postepowania. Dla okazania wielkości dobrodziejstwa, można je pod trzema względami uważać, pod względem dobrodziejstwa w samym sobie, względem do tego, od kogo pochodzi, i tego kto je przyjmuje. Pod pierwszym względem dobrodziejstwa w samym sobie, okazywać albo jego ciagle trwanie, albo ciagle powtarzanie. Pod drugim wzgledem, na tego od kogo pochodzi, okazywać z jednej strony niezmierzona doskonałość dobroczyńcy, który się dobrodziejstwami swemi aż do nas pochyla, z drugiej, ile Go te dobrodziejstwa kosztują, które nam z taką milością wyświadcza. Pod trzecim względem na tego, kto je odbiera ukazywać, jak na nie mało zasługuje, jak owszem niegodnym ich bywa, albo przez zniewagi ku dobroczyńcy, albo przez obojetność, nieczułość na dobrodziejstwa. Wszystkie te trzy względy więcej się mogą rozwinąć przez zastosowanie do nich tego znanego wiersza: "Kto, co, gdzie, jakim sposobem, dlaczego, jak i kiedy". Kto? Im dobroczyńca wyższy, tem

droższe dobrodziejstwa: dar króla wiecej ceni poddany od datku równego sobie człowieka. Co? Jakie jest dobrodziejstwo, w sobie, w nastepstwach, w korzyściach. Gdzie? gdzie, komu wyświadczone dobrodziejstwo, niegodnemu, niewdziecznemu. Jakim sposobem? Środki obrane na wyświadczenie nam dobrodziejstwa, jakiej to nie dowodza dobroci? Dla czego? Z czystej dobroci, miłości bez interesu, owszem wbrew pobudkom, które zrażaja dobroczyńce. Jak? Okoliczności otaczające dobrodziejstwo, sposób wyświadczenia nieraz podnoszac wspaniałość i miłość dobroczyńcy. Kiedy? Czas w którym dobrodziejstwo odbieramy, nieraz nam wagę i cenę dobrodziejstwa wyświeca. W wykładzie obowiazków wypływajacych z dobrodziejstwa ukazywać: 1., jak trzeba kochać, jak być wdziecznym ku dobroczyńcy, jak starać się, żeby się mu podobać, jak troszczyć się, żeby go nie obrażać, jak pragnąć mu się odpłacić. 2., Jak trzeba dobrodziejstwa używać, jak je szanować, jak żyć, aby dobrodziejstwo nie było dla nas bezowocnem. II-gi sposób traktowania o dobrodziejstwach Bożych zależy na przeplataniu uwagami moralnemi samego wykładu o dobrodziejstwach. Mówiac np.: o stworzeniu, można by sie takiego trzymać planu. Przez stworzenie Bóg jest panem swojego jestestwa, winienem być więc Mu posłusznym punkt 1.; Bóg stworzył mnie dla siebie, winienem doń dażyć punkt 2; stworzył mnie na podobieństwo swoje, winienem Go naśladować — punkt 3. Albo i tak: Bóg stwarzając mie, jest Panem moim, winienem Mu służyć - część I; jest moim Ojcem, winienem Go czcić i kochać - cześć II. Rozwinać zaś to możemy podług rad wyżej wskazanych. Ta jest metoda, podług której wykładać można wszystkie dobrodziejstwa Boże, jak Opatrzność, Wcielenie, Odkupienie, Łaska, Eucharystya, Spowiedź etc. Trzymajac się tych prawideł, można jeszcze nie być wielkim mowcą, ale można już być użytecznym.

### §. 3. Nauczanie o rzeczach ostatecznych.

Powiedzieliśmy wyżej, jak ważną jest rzeczą lud wierny nauczać o rzeczach ostatecznych. Nigdy bo tego nadto nie

można powtarzać, że choć umiera człowiek, przez śmierć nie kończy swego istnienia, że nań po śmierci czekaja rozkosze. albo meczarnie, wedle tego jak żvł dobrze lub źle. I nie ma watpliwości, że jedna z głównych przyczyn skażenia obyczajów między wiernymi jest niepamieć na rzeczy ostateczne. Potrzeba o nich nauczać, ażeby nauczać korzystnie; potrzeba samymże kaznodziejom tak się przejać temi prawdami, ażeby słowa, gesta, wyraz twarzy, głos, ukazywały żywa wiare nauczyciela. Rodzaj to nadto przedmiotu, który się z chłodem i obojetnościa nie traktuje, w którym kto nie porusza słuchacza, gorszy go. I rodzaj to znowu przedmiotu, w którym potrzeba wniosków praktycznych, bo przerażać tylko a nie ulepszać słuchaczy, jest przez pół robić. Wszyscy znakomitsi kaznodzieje nie przestawali na takiej połowie roboty. Pod imieniem rzeczy ostatecznych zamykają się zwykle: zbawienie, śmierć, sąd, piekło i niebo. O każdym z tych przedmiotów podamy szczegółowe uwagi dla kaznodziejów.

a) O zhawieniu. Pierwsza uwaga. W kazaniach o zbawieniu trzy najcześciej napotykamy wady: Pierwsza, że kaznodzieje mówiący o tym przedmiocie przeobrażają się w nudnych historyków, a rozwodza sie nad dziełami Bożemi od Raju do Kalwarvi i dalej. Choć dobra jest rzecza opowiadać co Bóg działał na zbawienie, ale celem tego opowiadania być powinno okazanie ważności zbawienia. Opowiadanie i malowanie powinno być krótkie, mocne i rozmaite i przeplatane odezwą do grzesznika zaniedbującego się w sprawie zbawienia. Zbawienie, możnaby doń mówić np. jest albo ostatnim interesem, albo i żadnym -- a P. Bóg to wział za cel główny dla siebie, i zbawienie ważniejsza rzecza nazwał od wszystkiego,... albo tak np.: mówisz, że cieżkie jest to, co robić winieneś dla zbawienia; spojrz na Chrystusa w ogrodzie Oliwnym, u pręgierza, na krzyżu, etc. Druga jest długie opisywanie nieba lub piekła. Opisywanie to te ma niedogodność 1), że jest słabe i niedokładne, to są nadto rozległe przedmioty na zajęcie katka obrazu. 2), że jest niepotrzebne, bo nie idzie tu o obrazy nieba lub piekła, ale o zniewolenie słuchaczy do pracy na zbawienie, do czuwania — aby potępiony nie został. Trzecią jest unoszenie się, przesada w mówieniu, np.: o małej liczbie wybranych, o niepokutowaniu ostatecznem, o odkładaniu, zwłokach nawrócenia, o skutkach odpadania w grzechy, o jarzmie nałogów etc., etc. Od przesadzania w tanich przedmiotach traci się odwaga, znieśmiela się, albo i do rozpaczy przychodzi grzesznik, trwoży się sprawiedliwy, utraca pokój sobie potrzebny, a kaznodzieja działa więcej szkodliwie, niż użytecznie.

Druga uwaga. Wszelkie dobre kazanie o zbawieniu zamykać w sobie powinno dwa punkta następne: że potrzeba od dzisiaj całkowicie zająć się zbawieniem własnem, i co potrzeba robić w tak ważnym przedmiocie. W pierwszym punkcie kaznodzieja obowiązany pokazać: a) ważność tego zbawienia, powołując się na świadectwo Boga, Świętych, potępionych etc; b) potrzebę, od której nie ma wyjątku: in alterutram aeternitatem cadam, necesse est; c) obowiązek i osobisty każdemu; d) nagłość, bo każde odkładanie jest niebezpieczne; e) zasługę, żeby zaprzątnęło wszystko staranie nasze. W drugim punkcie wykazać należy: 1) potrzebę powrotu i utrzymania się w stanie łaski; 2) potrzebę obracania wszystkiego w środek starania się o zbawienie; od wielu to rzeczy cena odpadnie, gdy tylko zapytamy: Quid hoc ad aeternitatem?

Trzecia uwaga. Ilu jest znakomitszych kaznodziei, tyle i wzorów traktowania tego przedmiotu, a u OO. ŚŚ.: Ś. Chrys. (w Hom. 22 i 55 do ludu Ant.), Ś. Aug. w kaz. 64 (de verbis Dni) ten przedmiot traktują. Jeślibyśmy o zaniedbaniu starania się o zbawienie mówili, możnaby na to najbardziej nastawać, jak: 1) P. Boga znieważa, 2) jak niegodnem jest rozumnego człowieka, a pomoce na to są nieskończone. Np. VIII i XII rozd. 1 tomu de Lamenais Essai sur l'indifference.

b) 0 śmierci. Pierwsza uwaga. W kazaniach o śmierci podobnież na trzy następne natrafiamy wady: Pierwszą, że kaznodzieje rzecz tę powszechnie przyjętą uznaniem i doświadczeniem świata, starają się udowadniać przez Pismo św., podanie, argumentowanie. A chociaż pożytecznie jest przypominać człowiekowi, że umrze, i czasu, kiedy umrze nie

wie, wszakże zawsze jest śmieszne zabieranie się kaznodziei do dowodzenia pewności śmierci, jakby o niej wątpiono. Drugą, że kaznodzieje wysilają się w obrazowaniu zgryzot, strapień i rozpaczy umierających grzeszników. Obrazy takie były i prawdziwe i użyteczne w wiekach żywej wiary; dzisiaj, kiedy doświadczenie pokazuje największych grzeszników umierających spokojnie; kiedy największa gorliwość nie trafia przerazić ich obawą sądu, obrazy takie wyglądają jak przesadzone. Trzecią, że kaznodzieje zwykle i w tem przesadzają założeniem: "jakie życie taka śmierć, i że grzesznik w grzechu umiera." Nie dobrem to jest naprzód, że nikt nie zakreślił granic miłosierdziu Bożemu, powtóre, że to wpędza w rozpacz niektórych, a kaznodzieję wprawia w kontradykcye z tem, czego w innych okolicznościach nauczał.

Druga uwaga. Zwykłe sposoby przedstawiania tego przedmiotu, zależy od celów, jakie kaznodzieja obiera, do których się więc i nauka o śmierci stosuje. I. Jeśliby kaznodziei szlo o zniewolenie słuchaczy do gotowania sie na śmierć, tak mógłby mowe urzadzić: punkt 1., potrzeba gotować się na śmierć; punkt 2., jak się gotować. Pierwszego punktu dowiedzie a) nieszczęściem wielkiem niepoprawionem, zejścia bez przygotowania; b) niebezpieczeństwem grożącem każdemu, kto żyje bez pamięci na śmierć; c) trudnością przygotowania się, jeśli się zwleka do chwil ostatnich. W drugim punkcie okaże potrzeba: a) urządzenia zaraz sumienia i interesów tak, jakbyśmy chcieli mieć je urządzone w godzinie śmierci; b) tak być w każdej czynności, jakbyśmy zaraz umrzeć mieli; c) nigdy nie wchodzić w polożenie, w którem nie chcielibyśmy być przy śmierci zaskoczonymi. II. Jeśliby szło kaznodziei o oderwanie serc od ziemi dla zwrócenia ich ku świątobliwości, takby mógł mowę o śmierci urządzić: punkt 1., konieczność śmierci powinna nas odrywać od rzeczy tego świata; punkt 2., niepewność godziny śmierci powinna nas pobudzać do ciągłego czuwania i gotowości ukazania sie przed obliczem Pańskiem. III. Jeśliby szło kaznodziei o zaprawienie słuchaczy do praktykowania cnót, myśl

wtenczas o śmierci mógłby przełożyć, jako pobudkę do pokory, jako zasadę roztropności chrześciańskiej, jako podnietę do gorliwości. IV. Jeśliby szło nareszcie o wyplenienie ze słuchaczy tej zbytniej bojażni śmierci niegodnej chrześcianina, mógłby powiedzieć, że dla dobrego chrześcianina śmierci uweseleniem napełnia wzgląd na przeszłość, obecność i przyszłość. Przeszłość, bo dobry chrześcianin opuszcza bez smutku do czego się nie przywiązywał całem sercem, owszem poczuwa nieco szczęścia od tego, że go śmierc wybawia z nędzy tego życia i z pola grzechów. Obecność, w której, jak podróżny dochodzi do celu, jak żeglarz wpływa do portu. Przyszłość, bo widzi otwierające się niebo i poczynające się szczęście, do którego jest stworzony.

Trzecia uwaga. Wzory takich nauk znajdują się u wszystkich kaznodziejów celniejszych, a między OO. SS. u Ś. Ambrożego de bono mortis; u Ś. Aug. w księd. Speculum peccatoris; Bazylego Admonitio ad filium Spiritualem; Ś. Grzeg. Pap. w 7 księd. Moral. rozd. 14.

Pierwsza uwaga. W naukach o Sądzie żle robią kaznodzieje: 1., jeśli omijają sąd pojedynczy, nauka o nim może być użyteczną i bardzo poruszającą; 2., jeśli ucząc o sądzie ostatecznym opuszczają się na wyobraźnią, kiedyby właściwie opowiadać powinni słowo Boże; 3., jeśli mówią tylko o sądzie grzeszników, opuszczając sąd sprawiedliwych. Chrystus P. zjednoczył oba te sądy, czem i nauczył kaznodziejów, nie tylko grzeszników sądem nad nimi przerażać, ale i dobrych przez sąd nad sprawiedliwymi pocieszać i podnosić.

Druga uwaga. Mając mówić o sądzie pojedynczym, możnaby przedstawić duszę w godzinę śmierci wezwaną przed trybunał Pański. Jeśli jest sprawiedliwą, jaka pociecha, punkt 1., jeśli jest występną, jaka rozpacz, punkt 2. Do pierwszego można wprowadzić, że sprawiedliwego wszystko pociesza, jego sędzia, jego życie choćby ułomne, jego cnoty, jego przyszłość. Sędzia, bo ten mu łaskawy; jego życie chociaż ułomne, bo ułomności jego obmyła krew Zbawiciela; jego cnoty, bo one wszystkie zapisane w księdze żywota;

jego przyszłość, bo ta będzie szczęśliwą. W drugim punkcie okazać grzesznika: 1., zatrwożonego, gdy stanie przed sędzią znieważanym a wszystko wiedzącym; 2., oskarżonego o grzechy popełnione, a cnoty opuszczone, o nadużycie dóbr; 3., przekonanego o winie przez własne sumienie, przez Boga i czarta wroga: 4., skazanego na wyrok, który się tuż zaraz ma spełnić. Kończyć takie nauki można tem zdaniem Apostoła: "Si nosmet ipsos dijudicaremus, non utique judicaremur."

Mając mówić o sądzie powszechnym, możnaby: 1., po historycznem opisaniu okoliczności, które poprzedzą albo towarzyszyć będą sądowi, ukazać co dzień ten przynicsie pocieszającego sprawiedliwym, grożnego występnym. 2., w dwóch punktach oddzielnych ukazać radość sprawiedliwych, przerażenie grzeszników. 3., z dwóch jeden wybrać i ukazać jak grzesznik w dniu tym oskarżonym, przekonanym i potępionym będzie.

Trzecia uwaga. Wzory i pomocy do takich nauk u wszystkich kaznodziei najlepszych, a u OO. ŚŚ. Chryzostoma Sermo de secundo adventu Filii Dei (Hom. 5. in ep. ad Rom. 10; in secund. ad Corinth. 8 in ep. ad Thess. 3. in secund. ad Thim.) Ś. Bernarda ser. 27. in Cant.

c) O piekle. Pierwsza uwaga. Kaznodzieje w naukach o piekle w wiele wpadają błędów. A naprzód, w opisywaniu piekła więcej się imaginacyą własną, niż słowem Bożem i nauką Kościoła kierując, zapowiadają to co nie ma dowodów za sobą gruntownych. Błąd ten zawsze wielki, większym jest w wiekach osłabionej wiary; słuchacze bowiem biorąc postrachy kaznodziejskie za zmyślone, zatwardzają się w grzechach. Ważną więc bardzo rzeczą jest, aby kaznodzieja, wszystko co o tem mówi, starał się gruntownie popierać dowodami, rozumowaniem ścisłem, i uprzedzać słuchacza przeciwko zarzutom mogącym się stąd wywodzić przeciwko dobroci, sprawiedliwości i mądrości Bożej. Drugim błędem jest opisywanie mąk potępionych takim tonem, jakby się o siebie kaznodzieja zgoła nie lękał, albo zupełnie był obojętnym na udręczenie jakie bliżnim zapowiada, albo się w przerażającem

opisywaniu piekielnych katuszy lubował. Inaczej postępuje dobry kapłan: on cierpi od myśli o cierpieniach braci, mówi o tem ze współczuciem, bierze udział w trwodze ogólnej, sam drży z obawy ściągnienia na siebie tego co zapowiada drugim. Trzecim błędem jest, że nie wywodzą dość wniosków moralnych z tych wielkich i przerażających prawd, o prędkiem nawróceniu się, o szczerej pokucie, czuwaniu nad sobą, o modlitwie, i dbalości starania się o zbawienie.

**Druga uwaga**. Nie zawsze jest pora na szczegółowe opisy piekielnych katuszy. Niekiedy słaba wiara słuchaczy nie znosi takich obrazów, i zachwiewa się. Możnaby wtenczas poprzestać na rzeczach ogólnych i mówić np. Jest drugie życie, w którem grzech każdy tutaj nie odpuszczony, będzie karany, punkt 1. Chłosty zań będą wieczne, punkt 2. Nierozsądna rzecz na to się narażać, punkt 3. Na zgromadzeniach chrześcian więcej wierzących możnaby opisywać czworakie katusze piekieł a) ogień trawiący, b) Bóg utracony, c) robak gryzący, d) a wszystko przez całą wieczność, do wszystkiego tego dodając rady na uchronienie się piekiel, i wnioski praktyczne z nauki. Niekiedy zamiast opisywania piekła, możnaby nauczać jak pamięć na piekło dodaje sił na pokonanie przeszkód zbawienia, budzi do czuwania, napełnia pokorą etc.

Trzecia uwaga. Wzory i pomoce na takie nauki u wszystkieh kaznodziei celniejszych, — u OO. ŚŚ. — ś. Grzegorza P. (libr. 9. in Job.), u ś. Augustyna (libr. 3. de spiritu et anima), u ś. Bernarda (serm. 16. in Cant.), u ś. Chryzostoma (hom. 24. in s. Math. 10. in 2. Corinth.), w księdze de providentia Dei, gdzie dowodzi że dobroć Boża stworzyła piekło, bez którego nie byłoby siły ponicsienia ofiar dla wysłużenia nieba.

d) **O Niebie.**Przedmiot to do traktowania trudny, wielu też kaznodziei nie utrzymało się na wysokości tego przedmiotu. I nie dziwna to, mieszkańcom z doliny płaczu, ludziom tak mało znającym szczęście, koniecznie braknie sposobów, przyrównać na wykreślenie tej szczęśliwości, którą Bóg gotuje wybranym. Zwyczajnie przeto dwa są sposoby traktowania tego przedmiotu. Pierwszy, przez opisywanie w jednej

części szczęścia niebieskiego, a w drugiej, przekładanie rad, dróg doń wiodących. Drugi, przeplatanie nauczania o niebie moralnemi uwagami np. Wiara o niebie powinna odrywać serca nasze od dóbr tego świata, [punkt 1.] zapalać gorliwością służenia Bogu, [punkt 2.] mnożyć cierpliwość i odwagę w próbach tego życia.

Wzory na to u OO. ŚŚ. w Bibliotece Ojców [Quillona]

pod wyrazem niebo.

### ROZDZIAŁ II.

# O sposobach nauczania o Tajemnicach Zbawiciela i Najśw. Panny.

Pod słowem Tajemnice pojmujemy nie tylko prawdy wiary przewyższające nasz rozum, jak np. objawione Patryarchom Tajemnice o stworzeniu z niczego, o upadku człowieka, przujściu Odkupiciela, albo potem o wybraniu potomków Abrahama, powołaniu narodów, etc... i jeszcze potem Tajemnice Trójcy Najśw., Eucharystyj etc... albo też czynności cudowne P. Zbawiciela bezpośrednio wpływające na nasze Zbawienie, jak narodzenie sie, powitanie 3 królów, meka, zmartwychwstanie, wniebowstąpienie, ale jeszcze i cuda które Bóg zdziałał w N. Pannie, jak Jej niepokalane poczęcie, narodzenie, zwiastowanie, wniebowzięcie, i te Jej samej czynności, które z Boskiego wykonywała natchnienia, jak ofiarowanie, nawiedzenie, oczyszczenie... Kaznodzieja powinien dać poznać i ukochać te tajemnice bedace niewyczerpanem źródłem, bogatym skarbem poglądów i wzruszeń dla wymowy. Ojcowie i Doktorowie Kościola kopali w tej minie, najznakomitsi kaznodzieje też w niej czerpali, i nie wyczerpali i nie wyczerpia. Tajemnice sa to dowody Boga, Jego madrości, dobroci, a nie wyczerpane sa, bo wszystko co Boskie, jest nieskończone. Opuszczać w kaznodziejstwie tajemnice, byłoby to i wymowę kaznodziejską ubożyć, i nauczaniu kościelnemu odbierać jego właściwą barwę i przyoblekać ją w łachmany jakiej racyonalnej niechrześciańskiej wymowy.

Jeszcze kaznodzieję więcej do traktowania o tajemnicach nakłaniają dobra duchowne spływające na wiernych. Tajemnice są chłebem, którym się żywi chrześciańska pobożność. Są podstawą, i istotą całej religii — nie znając tajemnic, nie znamy religii. Tajemnice przemawiają do serca, podnoszą, zapalają, wywołują na ofiary, nakłaniają do enoty. obowiązki wkładają. Wnioski, które z nich wywodzi kaznodzieja, zawsze są naturalne, i każdy to czuje, że obyczaje powinne być stosowne do wiary.

Nie wykładać wiernym nauki i ducha tajemnic, jest to nie wypełniać kaznodziejskiego obowiązku - bład ten byłby jeszcze cięższym, jeślibyśmy to opuszczali w dniach przeznaczonych na święcenie tych tajemnie. Wyraźnym bowiem zamiarem obehodzonych przez Kościół uroczystości tajemnie jest, ażeby wiernie wchodzili w znaczenie tajemnie, odnosili ztad łaskę i pobudkę do cnoty. Kaznodzieje powinni odpowiadać tym widokom Kościoła, wykładając wiernym tajemnice nie w kilku przechożych słowach, albo we wstepie, ale w całych naukach, w którychby moralność była tylko na drugim wzgledzie, albo dodatkiem. Wierni czekają tego od kaplana i maja prawo - a obraża ich kaznodzieja, kiedy zawodzi krzywdzi ich, zostawiając w niewiadomości tak ważnych przedmiotów. Bład ten mniejby wart przebaczenia dzisiai. kiedy wiara tak słaba, christianizm mało znajomy, a duch jego zapomniany.

Żeby o tajemnicach godnie nauczać, potrzeba: 1. dawać je poznać; 2. zachęcać do ich uczezenia; 3. powoływać wiernych do uczestnictwa łask w nich zawartych; 4. tak nauki o tem podzielać, aby te wszystkie względy na przedmioty jasno, porządnie były wytraktowane.

1. Dawać poznać Tajemnice. Ś. Franc. Salezy na sposób w jaki kaznodzieje mają wiernym dawać poznać Tajemnice, podaje rady, ażeby każdą Tajemnicę rozważyć pod temi trzema względami: kto, dla czego, i jak? np. Kto

się narodził? Syn Boży stał się człowiekiem — dla czego? żeby nas zbawił. Jak się narodził? ubogim, nagim, w chłodzie, w stajence, niemowlątkiem. Albo kto zmartwychwstał? Bóg-człowiek, który umarł za nas — dla czego? dla chwały swojej a naszego dobra. Jak? pełen chwały, nieśmiertelny... ale metoda ta trochę ciasna (znajduje się w liście ś. Fr. Salcz. do Arcbpa Bouran. Żeby gruntownie o Tajemnicy nauczyć, potrzeba: 1., wyłożyć część zewnętrzną i wewnętrzną tajemnicy 2., wyrazić doskonałości Boga, Zbawiciela, albo Najśw. Panny, które są w niej zamknione. 3., korzyści, które z niej na ludzi spływają.

Co do I-go. Wyłożyć cześć zewnetrzna i wewnetrzna tajemnicy. Przez część zewnetrzna tajemnicy rozumiemy to co jest widomem; przez wnętrzną to co jest cudownem, w fakcie, lub w Zhawicielu, lub w Najś. Pannie, a co jest cudownem względnie do Boga, do ludzi, lub do nich samych. Fakt zewnetrzny bywa nam opowiadany w Ewangelii, albo przekazany podaniem — potrzeba go szczegółowo wyłożyć wiernym, już żeby nie wychodzili z kazania bez poznania tajemnicy którą obchodzą, już że to poznanie jest źródłem następstw moralnych, które ztad wynosza, już nakoniec, że każdy szczegół tajemnicy jest nauką doskonała i użyteczną zbawieniu np. w Tajemnicy Epifanii ukazanie sie gwiazdy przewodniej, pośniech Magów, zgaśnienie gwiazdy gdy przyszli do Jeruzalem, ich dary, powrót inna drogą - wszystko to jest zajmującem i nauczającem. Część wnętrzna tajemnicy nie mniej godna uwagi pobożnych, odkrywa się w pobożnem rozmyślaniu, z zasad wiary, albo ze słów samejże Ewangelii. Tak np. jeślibyśmy od tajemnicy Epifanii, zapytali jakie były natenczas uczucia w Zbawicielu, rozmyślanie nad tem dałoby nam za odpowiedź, że miłość ku ludziom, że miłość ta takiem go napelniała pragnieniem oświecenia pogan, iż w kilka dni po urodzeniu poslał gwiazde, ażeby Magów do Jego żłóbka przywiodła; że Magowie to byli tylko pierwszymi, a w nich widział Zbawiciel powołanie wszystkich pogan. Rozmyślanie nad tem dalsze przywiodłoby, że każdy mógłby pomyśleć, że nań od żłobka swojego przez wiele wieków patrzał Zbawiciel, i nie gwiazdę dla niego zapalił, ale zachował, i przygotował dlań łaskę wiary, łaskę chrześciańskiego wychowania, i tyle jakiemi nas otoczył pomocy i środków zbawienia. W takiem rozmyślaniu umysł i serce poznać dadzą tę miłość, którą ta tajemnica 3 królów wyraża. Taki sposób traktowania tajemnic, jakiemi to drogami tkliwości, zajmucemi może nas prowadzić do ich poznania.

Co do II-qo. Wyrazić doskonałości Boga, Zbawiciela, albo Naiśw. Panny, które sa w tajemnicy zamkniete. Ponieważ Bóg objawiając się światu, chciał okazać chwałę swojego Syna i Bogarodziev Marvi, a chwałę zależacą na ich doskonałościach, nie odpowiadalibyśmy zamiarom Bożym. jeślibyśmy wykładajac tajemnice, nie wykazywali tych wybitnych doskonałości, które leża w spowiciu tajemnicy, a które rozmyślanie pobożne odsłania: uchybialibyśmy wierze, jeślibyśmy się nie kwapili z powodu tajemnie odsłaniać doskonałości Boże, budzić dlań cześć i uwielbienie ludzi. Krzywdzilibyśmy wiernych, pozbawiając ich tak pożywnej nauki. Jeślibym np. wykładał tajemnice Krzyża, ukazałbym tam wielka sprawiedliwość Boga, której potrzeba było takiego zadość uczynienia za grzech. Jego miłosierdzie, które pogodziło prawo sprawiedliwości z łaską dla grzesznika i Jego wolność pokazana w tem, że Bóg Arcykapłan poświęcił Boga ofiare. Jeślibym wykładał tajemnice Eucharystyi, podałbym uwielbieniu dobroć Boga, potęgę i mądrość, podług tych słów s. Augustyna: Cum sit ditissimus, plus dare non habuit; cum sit potentissimus, plus dare non potuit; cum sit sapientissimus, plus dare nescivit. Jeślibym mówił o tajemnicach, w których jaśnieja albo wielkość Zbawiciela, jak w Zmartwychwstaniu, Wniebowstapieniu, albo z niczem nieporównane przywileje i łaski Najśw. Panny, jak w Jej Niepokalanem Poczęciu, Zwiastowaniu, Wniebowzięciu, starałbym sie wykazać tam wszystko, co wynosi Zbawiciela lub Bogarodzicę, ażeby obudzić ku Nim cześć i uwielbienie wiernych. I jeślibym przeciwnie miał mówić o tajemnicach, w których się upokarzali, np. o ich ukrytem i pracowitem życiu, o tajemnicach Kalwaryi, ukazywałbym w tych upokorzeniach prawdziwa wielkość, mądrość i miłość ku ludziom. W każdej słowem z tajemnic starałbym się dać poznać, jak godną jest potęgi, mądrości i dobroci Bożej.

Co do III-go. Wyłożyć korzyści, które z niej spływaja na ludzi. Jako P. Bóg po chwale swoiej i Syna swoiego i Bogarodzicy najgłówniej w tajemnicach pragnie dobra ludzi. tak i kaznodzieja w wykładzie tajemnic nie ma tego celu opuszczać, tylko nakazywać powinien, jakiemu złemu która tajemnica zaradza, jakie dobra sprowadza, jak n. p. Wcielenie Pańskie podniosło upadłego człowieka, ocaliło ród ludzki eo go był grzech zagubił, podniosło nature człowiecza aż do uczestnictwa niejako z Boska natura, wydało światu najwiekszego dobroczyńce, nieomylnego nauczyciela, wzór niezrównany — albo jak w tej tajemnicy podnosi nas Chrystus przez swoie upokorzenie sie, zbogaca nas sam się ubożac, wyzwala nas sam niewolnictwo przyjmując. Taki sposób obejścia się w naukach o tajemnicach nadzwyczaj jest skutecznym do obudzenia miłości i przywiązania ku wierze, do wzruszenia człowieka, który się widzi przedmiotem i celem dzieł i zarzadzeń Bożych.

Te są poglądy i względy, pod któremi dawać się zwykły poznania tajemnie Bożych. S. Tomasz w III. części Summy i inni teologowie doskonale rozwijają te punkta spojrzenia na tajemnice św. Tak robią i kaznodzieje celniejsi, takby i wszyscy postępować powinni. Ukazywać w tajemnicach wielkiego i dobrego Boga, a człowieka przezeń uszlachetnionego, ulepszonego, uszczęśliwionego — a w tajemnicach Najśw. P. M. przedstawiać Jej wielkość obok użyteczności z tego dla nas, jak przez Zwiastowanie zostaje Matką Boską, aby też była i matką ludzi, jak przez Wniebowzięcie otoczoną została chwałą, ażeby w niebie była też pośredniczką naszą.

2) Zachecać do ich (tajemnic) uczczenia.

Oświecając umysły wiernych istotą tajemnie, potrzeba trafiać do serca i niecić w niem uczucia i wzruszenia pobożne, które im natchnąć mogą wykładane czy objaśnione tajemnice. Kaznodzieja chybilby, jeśliby chłodno o nich rozprawiając lub rozumując, nie podniósł ducha. Wszystkie

uprzednio wyliczone względy, winny mu służyć za środek i sposób wzruszenia serca, rozgrzania i przeniknienia dusz uczuciem chrześciańskiej pobożności. Uczucia te urozmaicać się mogą wedle rozmaitości tajemnic. We wszystkich jednak można znaleść powód do ożywiania uczuć następnych: 1. wdzięczności za łaski, które ta lub owa tajemnica przynosi; 2. miłości za dobroć Boga, która się w niej okazuje; 3. podziwu i pochwały dla wielkości, potęgi, mądrości Bożej, która tam świeci; 4. czci i uwielbienia dla samejże tajemnicy: 5. pożądania i postanawiania lepszego i doskonalszego, pobożniejszego i bogomyślniejszego życia; 6. radości lub użalenia. Rozniecając te różne uczucia w sercach wiernych, kaznodzieja nauki swoje ozdobi namaszczeniem, zaprawi je wonią pobożności, bez tego będzie suchym, zimnym, nudnym, następnie miernej lub małej użyteczności.

# 3) Powoływać wiernych do korzystania z łask zawartych w tajemnicach.

Tajemnice Zbawiciela obfitem sa źródłem łask mnogich, spływaja one na wiernych w dniach, szczególnie w których uroczyście owe tajemnice obchodzimy. Kaznodzieje natenczas szczególniej są obowiązani nauczać wiernych, iżby z nich korzystali, a nastepnie: 1) nauczać o cnotach, doskonałościach, które bądź wnętrzna, bądź zewnętrzna cześć tajemnicy zawiera; zachęcać do praktycznego ich wypełniania pod wpływem gotowej pomocy Zbawiciela, przyczyny Świętych, bo łaska pomagająca nam w dobrem, tak jak i nauka o tem co czynić potrzeba, z tejże tajemnicy wypływa. 2. Kaznodzieja ma obracać uwagę na drogi, któremi przechodził czy Zbawiciel, czy Najśw. Panna, aż się wykonała tajemnica cudowna, n. p. jak przyszedł Zbawiciel do chwały Zmartwychwstania? był ukrzyżowany, umarł pogrzebion: Crucificus, mortuus et sepultus resurexit. I my więc, jeśli z Chrystusem zmartwychwstać pragniemy, winniśmy ukrzyżować nasze namiętności, umrzeć grzechowi, pogrześć miłość własna. 3. Oprócz ogólnych łask

przywiązanych do tajemnie, każda z nich ma swoie właściwe. Ważna jest rzecza dać ja zrozumieć wiernym i zachecić, żeby sie o nia starali przez modlitwy i akty cnót odpowiednich. W tem bowiem głównie jest korzyść z każdej uroczystości. Tak n. p. Tajemnicy Bożego Narodzenia łaska szczególna jest urodzenie się (dziecięctwo) duchowne, przymiot który świat nie zna, doskonałość złożona z czystości, niewinności, prostoty, warunek raju obiecanego przez Chrystusa: nisi efficiamini sicut parvuli, non intrabitis in regnum coelorum. Tajemnicy 3 królów wyłączna łaska i owocem jest predkie, stanowcze, wytrwałe oddziaływanie łaski, która nas jak gwiazda Magów prowadzi do Chrystusa. Tajemnicy Meki Pańskiej najgłówniejsza łaska jest cierpliwość w przeciwnościach, umartwienie nieporządnych woli poruszeń. Tajemnicy Zmartwychwstania łaską jest wnętrzne, duchowne odrodzenie sie. Tajemnicy Wniebowstapienia łaską jest pragnienie nieba i zjednoczenia się z Bogiem. To już bedzie dostateczna skazówka, jak mamy upatrywać wyłaczne łaski w każdej tajemnicy, która objaśniać, do którci doprowadzać wiernych kaznodzieja powinien.

## 4) Jak podzielać nauki o tajemnicach?

Pierwszy sposób układania nam o Tajemnicach na tem zależy, ażeby w pierwszej części objaśnić naukę o Tajemnicy, a w drugiej dać poznać owoce i skutki, które z niej wypływają. Wedle tego możnaby tak założyć: Istota i waga tajemnicy, punkt 1. sposób obejścia i korzystania z niej, punkt 2. albo 1. Co Bóg nam przez tę tajemnicę uczynił. 2. Co w imię jej temu Bogu czynić powinniśmy — albo: 1. Zamiany Boże w tej tajemnicy — 2. uczucia, któremi nas napełnić powinna, albo: 1. Chwała, jaka z tajemnicy na Boga spływa. 2. Dobra i użytki, które się na nas zlewają. Drugi sposób nauczania o tajemnicach zależy na łączeniu strony dogmatycznej i moralnej w jedno założenie. Podług tego więc sposobu takby można zakładać: 1. Chrystus w żłóbku jest

dobroczyńcą, którego kochać, 2. nauczycielem, którego słuchać, 3. wzorem, który naśladować powinniśmy. Albo: Marya przez oczyszczenie się jest dla nas wzorem posłuszeństwa, 1. wszelkiemu szczegółowi prawa, 2. radzie, nawet ściśle nas nie obowiązującej, 3. z poświęcenia tego, co nam najmilsze albo najdroższe.

Na wypełnienie tych i tym podobnych planów, wiele materyałów nastarczyć nam mogą teologie, estetyczni pisarze i kaznodzieje.

#### ROZDZIAŁ III.

# Sposoby nauczania o cnotach i występkach.

Ażeby dobrze o tych przedmiotach nauczać, potrzeba: 1. jasno, dokładnie wyłożyć na czem zależy cnota albo występek o których się mówi; 2. przełożyć mocne pobudki, dla których cnotę wypełniać, występku strzedz się należy; 3. wskazywać na to sposoby; 4. dobre nauki o tem podzielać. Nad temi 4 punktami szczególniej się zastanówmy.

§ 1. Jak wykładać — na czem cnota która lub który występek zależy. Ważną jest rzeczą dać dokładne pojęcie cnoty lub występku. Większa część wiernych, pobożnych nawet, tak mało w tem mocna, że nie umie sobie określić, co to pokora, zaparcie siebie, skupienie ducha, gorliwość; albo co to jest pycha, zdrętwienie. Nie mając zaś o tem dokładnych pojęć, jest w niemożności nabycia cnót, poprawienia się z błędów. Bo jak się otrząsnąć ze złego, w dobrem utwierdzić, kiedy ni tego złego, ni tego dobrego nie znamy? Dla podania przeto dokładniejszego pojęcia o cnocie lub występku, potrzeba je określić. Na to używać można dwojakiego rodzaju określeń, podawanego w logice: właściwej definicyi,

któraby ukazała istotę rzeczy, jej rodzaj, n. p. taka definicye pokory: virtus qua homo ex verissima sui cognitione. sibi ipsi vilescit; i opisania, która rzecz dłużej i w sposób już mowczy (oratorski) wykłada. Oba te rodzaje określeń bardzo są użyteczne: definicyę umyslom uważnym, zdolnym zająć znaczenie wyrazów, daję pojecie dokładne, ścisłe cnoty. albo występku: opisanie pomaga do zrozumienia rzeczy umysłom lżejszym, pospolitszym, przez rozwinienie i szczegóły w które wchodzi. W opisywaniu cnót, może Kaznodzieja pójść za natchnieniem własnych zdolności, żadna sie w tem szczególna nie wymaga ostrożność. Św. Cyprian i św. Ambroży doskonałe w tem zostawili wzory: tamten opisując dziedzictwo w księdze: de habitu et disciplina virginum, ten kreślac obraz skromności w II. księdze de Virginibus. Ale w opisywaniu występku potrzeba być ostrożnym, zachować prawidła roztropności, malując zwłaszcza przedmioty gorszace. Po określeniu enoty lub występku, o których mowa, potrzeba zgromadzić punkta widzenia, rozróżnić rodzaje i stopnie, n. p. majac mówić o skrusze, rozróżniłbym skruchę doskonalą, opartą na miłości, od niedoskonałej (attritio) opartej na różnych pobudkach wiary, połączonych z początkiem miłości; n. p.: mówiac o pożarze, podzieliłbym za Rodriguezem na cztery stopnie: a) nie wyceniania siebie, b) nie pożądania pochwał cudzych, c) znoszenia z cierpliwością upokorzeń, d) przyjmowanie obelg z radościa, pożadaniem ich. Oto jak te różne poglady moga oświecać przedmiot i doprowadzić do glębszego poznania cnoty. Ale tego nie dosyć. Skłonni jesteśmy do uwodzenia się, łudzimy się nieraz posiadaniem enót, albo wolnością od występków, a łudzimy się falszywie, ani tych cnót nie mając, ani wolni będąc od tych występków, a przeto pożyteczną będzie rzeczą do określań i podziałów dołączać cechy, znaki i skutki cnót lub występków o których mowa. Przez to pomoże się słuchaczom do dokładniejszego poznania siebie, tych enót, w których róść, tych występków, których się strzedz mają, ażeby dalej nie uwodzili się fałszywem rozumieniem. Tak lepiej dałbym poznać milość, jeślibym ze św. Pawłem wyłożył jej znamiona, albo skruchę, jeżelibym

jej objašnil warunki, albo posluszeństwo, jeślibym za św. Bonawentura wyłożył: prompta sine dilatione, voluntaria sine contradictione: strenua sine pusillanimitate, universalis sine exceptione (Collat. 3. 1.) Lepiejbym dał poznać pyche tym, co się nie poczuwaja do niej, ukazując na jej znaki, lubowania się sobą i przymiotami swojemi, wyceniania swoich zasług, wynoszenia sie nad innych, sadzenia drugich, upierania sie w swoich przeświadczeniach albo checiach, uchylania sie od zależności i posłuszeństwa, zarozumienia o zdolnościach, chełpliwości, nadstawiania się, chwalenia się i t. d. Jeżlibym jeszcze do tvch znaków dołożył skutki cnoty lub wystepku, n. p. skutki miłości chrześciańskiej, która nie myśli i nie mówi złego, która szanuje i poważa bliźniego, która chce dobra i czyni je wedle możności, która wszystko od wszystkich przenosi, nikogo od siebie nie odtraca, zawsze dobra, uprzejma, obowiazująca -- tak wszystkabym z tego przedmiotu spedził niejasność, mglistość, a słuchacze ujrzeliby się takimi, jakimi są przed którą cnotą, albo występkiem.

To są sposoby, przez które kaznodzieja da poznać słuchaczom istotę cnót i występków o których mówi. Pięć się ich zwykle (jak widzimy) liczy, t. j.: określać, dzielić, opisywać cechy, wskazywać znaki, malować skutki. Na wypełnienie ich bogate pomoce najdziemy w II. części summy św. Tomasza i w egzaminach sumienia o cnotach i występkach, po książkach do nabożeństwa, albo ascetycznych objętych.

## § 2. O pobudkach ujęcia się cnoty, unikania występku.

Na nakłonienie ludzi do ujęcia się cnoty i unikania występku, potrzeba pokazać: 1. że czynić co potrzebne i sprawiedliwe, 2. że tak czynić użytecznie i bezpiecznie, 3. że przyjemnie, 4. że chwalebnie, 5. że możebnie i tatwo. Co do I-go. Tak czynić potrzebna rzecz i sprawiedliwa. Dowodzi się tego z prawa przyrodzonego, z prawa Bożego (dawnego i nowszego), z prawa ludzkiego, (kościelnego i świeckiego) nako-

niec ze zgubnych następstw, jakieby brak tej cnoty pociągnął, (niewypełnienie obowiązków stanu, nieotrzymanie łaski, niewytrwanie w niej, obawa potępienia się), albo trzymanie się grzechu sprowadziło (jak upadnienia w wyższe stopnie grzechu, nieszczęścia i t. d.).

Co do II-go. Użyteczna jest i bezpieczna trzymać się tej cnoty. Dowodzi się tego okazaniem, jak ona nas ochrania od wiela złego w tem i przyszłem życiu, jak do wiela dobrego przyczynia się tu, sprowadzając na nas korzyści ziemskie, łaskę Bożą, chwałę i szczęście wieczne. Przeciwnie zgubna jest i niebezpieczna trzymać się tego występku, bo nas też zaraz napełnia troską, niepokojem, cierpieniem, miesza nasze nadzieje, ściąga niełaskę Bożą, grozi nam zatraceniem wiecznem.

Co do III-go. W enocie jest rozkosz. Dowodzi się tego okazując, że enota wydaje trwałe szczęście, z którem się żadne uciechy zmysłowe porównać nie dadzą, że ona odgania troski, niepokoje, zgryzoty sumienia, że duszę napełnia pokojem, którego błogość przewyższa wszystko co człowiek uczuć może na ziemi, że nieci pociechy które łagodzą gorycz i boleść utrapień, napełnia weselem w samych nawet strapieniach (superabundo gandio in omni tribulatione nostra 2. Cor. 7. 4.). Przeciwnie w występku jest cierpienie. W ile to bowiem smutków ponurza się człowiek występny? co niepokojów, goryczy, trwóg, zgryzot ponosi; jakie nieukontentowanie z siebie, skoro się czuje we własnych oczach nikczemnym i obrzydłym? tribulatio et angustia in omnem animam hominis operantis malum. Kom. 2. 9.

Co do IV-go. Chwalebna jest rzecz trzymać się tej cnoty. Dowodzi się tego, dając poznać jako jest piękną, doskonałą, miłą w sobie, zgodną z rozumem, droższą od wszystkich rzeczy w świecie, jak zaszczyca, podnosi, wyszlachetnia chrześcianina, zbliża do Chrystusa Pana, jak miła Bogu, Aniołom i Świętym. I przeciwnie niecna jest rzecz trzymać się tego występku. Dowodzi się tego dając poznać, że występek haniebny jest w sobie, przeciwi się rozumowi, poniża, upadla tych, co się stają jego niewolnikami, że Bóg i ludzie mają go w obrzy-

dzeniu, że jego szpetota i nikłość oburza każde serce szlachetne i w pogarde podaje występnego.

Co do V-go. Możebna rzecz i łatwa tę enotę wypełniać, tego się strzedz występku. Dowodzi się tego: 1. z dobroci Boga, który wspiera ludzi dobrej woli; 2. z Jego sprawiedliwości. Bóg dawszy rozkaz, obmyślił i środki na jego wypełnienie, i ma je gotowe dla tych, którzy Go o to proszą; 3. z przykładu Świętych. Tylu z nich w położeniach nieraz trudniejszych tę enotę pełniło, tych się strzegło występków. Quod isti et istae cur non ego? (Confes. S. Aug. lib. 8. 31. c.); 4. z zapowiedzenia Zbawiciela: jarzmo moje słodkie, i ciężar mój lekki (Mat. 11, 30). Ze słów św. Ducha 1. Joan. 5.: mandata ejus gravia non sunt; 5. Z trosk i zabiegów, jakie ludzie około znikomych dóbr tego świata ponoszą, a których tyle nie wymaga cnota; 6. Z siły, jaką napełnia miłość, łaska, nadzieja nagrody; z siły, dla której wszystko podobne, przed którą niczem trudności.

Nietrudno wyszukać pomocy na wypełnienie w kazaniach tych wszystkich pobudek pełnienia cnoty, strzeżenia się grzechów. (Czytaj 7. roz. Mądrości. 1. Eklezyastyka. Guide des pecheurs O. Grenady. Pisma Ojców św. i księgi ascetyczne zamykają cnoty.

# § 3. O sposobach nabycia cnoty, poprawienia lub ustrzeżenia się występku.

Na małoby się przydało wykazać cenę cnoty, jeżeliby się nie nauczyło razem jak ją wypełniać, albo wykazać rany duszy przez grzech zadane, jeśliby się razem nie podały środki zaradcze. A przeto kaznodzieje mocno przekonawszy się o powodach pełnienia cnoty, unikania występków, mają zaraz i o sposobach nauczać. Sposoby te albo są powszechne albo szczególne. Sposobami powszechnemi, jednako przydatnemi do nabywania cnót wszystkich i unikania wszystkich występków są: modlitwa, przystępowanie do Sakramentów, pobożne czytania, rachunek sumienia ranny z postanowień.

południowy z pilnowania się, wieczorny z osądzenia siebie, częsty powrót do siebie w przeciągu dnia, unikanie powodów grzeszenia, towarzystwo złych, unikanie pierwszych poruszeń myśli do złego, umartwienie własnej woli, częste uobecnianie przykładu Chrystusa Pana i Świętych, przypominanie pobudek do cnoty, prędkie i zupełne podawanie się łasce nas oświecającej z ofiara siebie.

Sposoby szczególne, t. j. właściwe pojedynczej cnocie, zaradcze pojedynczemu występkowi, albo stosowne do wyjątkowych położeń, w jakich się słuchacze znajdują, są rozmaite, wedle rozmaitych okoliczności; na przygotowanie ich może znaleść pomoce, ale wybierać je i wskazywać, już do roztropności jego należy. Tak n. p. na nabycie i utrzymanie czystości, środkiem jest hamowanie oczu, umartwianie zmysłów: przeciwko łakomstwu, środkiem jest jalmużna; przeciwko gniewowi, środkiem cierpliwość, słodycz, pokora i t. d.

### 🖇 4. Jak dzielić nauki o cnotach i występkach.

- 1. Nauki o enotach i występkach, podług powyższych wskazań, najnaturalniej będzie podzielić na trzy punkta:
  1) na czem enota lub występek (do objaśnienia wzięta) zależy. 2) Pobudki pełnienia tej enety, lub unikania tego występku. 3) Sposoby na jedne lub drugie. Plan taki zostawia miejsce na całkowity wykład obranego przedmiotu.
- 2. O jednym przedmiocie, cnocie, można kilka nauk powiedzieć, a w nich można z osobna przetraktować każde z tych powyższych założeń. Jeślibym obrał za przedmiot mówienia pierwsze założenie, mianowicie, na czem zależy ta lub owa cnota, dostosowałbym do niej owe 5 sposobów objaśnienia istoty, jako: określenie, podziały, cechy, znaki, skutki. Jeślibym drugie założenie obrał, t. j. pobudki pełnienia tej cnoty, lub unikania tego występku, dostosowałbym 5 innych sposobów wykrycia pobudek, jakoto: że tak czynić, potrzebne i sprawiedliwe, użyteczne i bezpieczne, przyjemne, chwalebne, możebne i latwe. Albobym to skrócił w trzy uwagi,

- n. p. a) nie potrzebniejszego, b) nie korzystniejszego, c) nie latwiejszego; albo jeszcze inaczej: 1) doskonałość tej cnoty, 2) korzyści jakie wydaje, 3) pociechy jakie roznieca. Jeślibym trzecie założenie obrał, t. j. o sposobach nabycia cnoty, mógłbym w pierwszym punkcie wyłożyć czego unikać, a w drugim co dopełniać potrzeba, a stosując to do cnoty czystości, pokazałbym w pierwszym punkcie, że dla uchowania jej, strzedz się potrzeba zbytniego bezpieczeństwa, uczęszczania do osób innej płci, próżnowania, zbyt wygodnego życia, a w drugim, że myśl potrzeba odrywać od złego i dobrem zaprzątać, pokonać się w pierwszych pokusach, mieć zmysły na straży, ciało umartwiać, modlić się i rozmyślać nad utrzymaniem się przy cnocie.
- 3. Można bardzo użytecznie poświęcić całą naukę zbijaniu tych mniemań fałszywych, powodów, któremi grzeszniey chcą usprawiedliwiać swoje występki; wedle tego takby można n. p. przetraktować przedmiot o darowaniu uraz: 1. mówicie, że honor wasz każe się pomścić, a ja powiadam, że większy wam honor przyniesie darowanie, niż pomszczenie się za obrazę. 2. Mówicie, że interes obronienia się od obelg każe wam pomścić się, a ja powiadam, że interes wasz jest przebaczyć. 3. Mówicie, że zemsta was zadowolni, a ja powiadam, że prawdziwą i gruntowną wam rozkosz sprawi przebaczenie dla Chrystusa.
- 4. Cośmy powiedzieli o sposobach nauczania o cnotach i występkach, stosować się może i do wszystkich obowiązków chrześciańskich, n. p. do przykazań Boskich i Kościelnych, do praktyk pobożnych ku Najśw. Pannie. Jeślibym wykładał które z 10 przykazań, ukazałbym a) pobudki zachowania tego przykazania, b) w czem się zachowuje to przykazanie, c) sposoby wiernego zachowania. Jeślibym chciał powoływać do obowiązku starania się o świątobliwość, powiedziałbym: 1. bądźcie świętymi, bo być winniście; 2. bądźcie świętymi, bo być możecie, a pod to założenie wprowadziłbym wszystkie wyżej wyłożone względy. Słowem, jakibykolwiek wydarzył się do mówienia przedmiot, każdyby przyjął taki rozkład: 1. potrzeba to czynić, 2. jak sie to czy-

nić ma. Najnaturalniejszy to podział, często więc i najlepszy, bo daje miejsce na najpożyteczniejsze rozwinienie przedmiotu.

5. Między przykazaniami Bożemi, 6-ty i 9-ty szczególne w sobie mieszcza dla mowców trudności. I kaznodzieje do wykładu ich zawsze sie zabierać mają z pewną obawa o nie przestapienie granic roztropności. Winni to świętości swojego charakteru, misvi i obowiazkom, które sprawuja, bo winni być jak Serafinowie święci i czyści, bo nigdy to nie bywa rzecza bezpieczna, obracać uwage na przedmioty lubieżne. Kiedy wiec o tych przykazaniach nauczać beda, wprzód Ducha św. poprosza, aby ich wargi jak proroka oczyścił, i przyjma ton skromności, powagi, któraby na wodzy trzymali słuchacza. Wchodzac zaś w przedmiot, może go w dwojaki sposób przedstawić: albo przekładając cnotę czystości, albo nastając na występek nieczystości, a pokazując pobudki i sposoby wedle tego jak się mówiło wyżej. Pierwszy sposób, który na wykładaniu samej cnoty zależy, jest łatwiejszy, bezpieczniejszy i więcej przystoi młodemu kapłanowi. Drugi, który zależy na nastawaniu przeciw występkowi, więcej przystoi kaplanowi wieku i powagi. Wykładając pobudki czystości, usilnie starać się ma okazać piękność tej enoty anielskiej, która człowieka nad człowieczeństwo wynosi, żyjącego w ciele jednoczy z aniołami, tyle łask sprowadza na ziemię, tyle chwały w niebie gotuje. Zapalić ku niej przez uwielbienie tej cnoty w przykładach św. Kazimierza, Stanisława Kostki, Ludwika z Gonzagi, - w przykładach tych dziewie, co dla ustrzeżenia się w czystości, świat opuściły, klasztornego życia surowości obrały, a nadewszystko w przykładzie Panny Najśw. Po tych uwagach, w którychby wszystko być niebiesko czyste powinno, zejdzie kaznodzieja do wykładu środków utrzymania się w czystości podług uwag w § 2. wymienionych. Wykładając pobudki strzeżenia się nieczystości, kaznodzieja do dwóch się głównych rzeczy może obrócić, do skutków i kar nieczystości, skutków które są przerażające, poniżają i upadlają człowieka we własnych oczach, tłumią w sercu uczucia szlachetne, znieważają ciało przez które są czlonkiem Chrystusa, kościołem św. Ducha, szczepia niesmak

ku obowiązkom, morzą w duszy miłość, a na jej miejsce podstawiają dziki egoizm, morzą chrześciańską nadzieję, wiarę nawet tak przeciwną zepsuciu. Dixit insipiens in corde suo: non est Deus. Ps. 52 w 1. A kary występku straszne i ze wszystkich występków ten najbardziej i najwięcej ściąga pomst Bożych, za karę temu występkowi przyszły wody potopu, przyszedł ogień, który pięć miast w perzynę obrócił, przychodziła śmierć przedwczesna, przychodziły nieszczęścia i klęski na osoby, rodziny, spółeczności; nauczając zaś sposobów uniknienia tego występku, najbardziej nastawać będzie na mieszanie się w kuszące okoliczności, na gorszących książek czytanie, na swobodne obcowanie z kobietami, na niehamowanie oczu i mowy.

6. Najlepszymi z autorów piszących o cnotach chrześciańskich sa: Rodriguez, Sain, Jure, Grenade.

#### ROZDZIAŁ IV.

# Sposoby nauczania o św. Sakramentach.

Ażeby dobrze tak ważnego przedmiotu nauczać, potrzeba znać część ogólną traktatu o Sakramentach i starać się naukom o nich nadawać potem stosowne zewnętrzne kształty. W traktowaniu tej ogólnej części o Sakramentach, najwięcej idzie o pokazanie: 1. doskonalości Sakramentu, 2. jego potrzeby, 3. jego korzyści, 4. usposobień z któremi doń przystępować, błędów, których się strzedz potrzeba, 5. obowiązków, które zeń wypływają. 6. znaczenia obrzędów, w których się udzielają.

### § 1. Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów.

Wykazuje się doskonałość Sakramentów przez dowiedzenie: 1. że Sakramenta nie są jak inne obrzędy kościelne,

z postanowienia ludzkiego, ale że ich postanowicielem jest Bóg, wiec że z nieba biora poczatek, 2. że sa kanałem, przez który Chrystus Pan przeprowadza dusze nasze, łaski i zasługi krwi swojej, 3. że cudowny sposób działania Sakramentu godnym jest najwiekszego uwielbienia: troche albowiem wody, oleju lub chleba, słów kilka, a wskutek tak zwyczajnych, prostych żywiołów, dusza co się temu poddaje, staje się oczyszczona. Godna wprzód piekieł, niewolnica szatana, po kilku wymówionych sakramentalnych słowach, staje się godną nieba, piekna w obliczu Boga i aniołów, a jeśli wprzód była sprawiedliwa, zostaje czystsza, bogatsza w nowy stonień łaski. w nadzieje wyższego stopnia chwały wiecznej. Oprócz tych wspólnych doskonalości wszystkim Sakramentom, każdy z nich ma doskonalość własna n. p. Chrzest, Bierzmowanie, Kapłaństwo nietnuja dusze charakterem niezatartym, który przez cała wieczność będzie wspaniała ozdoba, sztandarem nieodnowionej chwały wiecznej, byleby świętość życia odpowiadała świetości tego cudownego znamienia, n. p. Eucharystya, która sama jest zbiorem cudów, przez która Bóg mieszka w nas, udziela nietylko łaski Bożej, ale samego dawce łaski, przez która Bóg serca nasze za mieszkanie, raj, niebo sobie obiera, przez którą w człowieku zasilonym Sakramentami najśw. zastępy Aniołów wielbia Boga w tem nowem niebie, co go miłość Boża na mieszkanie obrała! Jaki to bogaty przedmiot dla kościelnej wymowy, co to tam pola na okazanie dobroci, miłości, miłosierdzia Bożego, co za tak mało warunków wszystko przebacza, największych łask i siebie · samego udziela.

## § 2. Sposoby wykazania potrzeby Sakramentów.

W Sakramentach można rozróżniać trzy rodzaje potrzeb: potrzebę środków (necessitas medii), potrzebę rozkazu (necessitas praecepti) i potrzebę, którą nazwiemy okolicznościową (accidentalis). Sakrament potrzebny potrzebą środków jest ten, który w stanie grzechu zostając, mamy za jedyny środek

usprawiedliwienia jedyna deske dla ocalenia, tak że ktoby go nie używał, sam byłby winien, sam byłby wrogiem własnym, przyczyna zatracenia swojego. Uwage te rozwinać ma kaznodzieja, wykładajac Sakrament pokuty, obowiazek chrzczenia dzieci prędko po urodzeniu sie, obowiazek przyjmowania ostatniego namaszczenia, które iest dopełnieniem Sakramentu pokuty. Potrzebe Sakramentów, która nazywamy potrzeba rozkazu, da poznać kaznodzieja, uczac: 1., że dobroć Boża nie poprzestała na przygotowaniu dla nas tych skarbów, że miłość Jego raczyła to w przykazanie i obowiazek obrócić, 2. że nieposłuszeństwo temu miłemu nakazowi byłoby i niewdzięcznością i obrazą Boga, i ściagnołoby na nas sprawiedliwie karanie Boże. Nakoniec okolicznościowa potrzebe Sakramentów objaśni kaznodzieja uwaga, jak Sakramenta dla wielu z wiernych sa potrzebnym ratunkiem w opieraniu się pokusom, w zwycieżaniu złych nalogów, w pobudzaniu sie do pilniejszej pracy około zbawienia, n. p. czesta spowiedź i częsta komunia.

#### § 3. Sposoby wykazania korzyści Sakramentów.

Bardzo ważną jest rzeczą wykazywać korzyści Sakramentów, z których główne są dwie: 1., iż przyjmującym je godnie duszom zlewają łaskę poświęcającą, 2. łaskę Sakramentalną. Na okazanie korzyści łaski poświęcającej, kaznodzieja może wyłożyć doskonałość (istotę) tej łaski daru nadprzyrodzonego, który nas podnosi do uczestnictwa w świętości Bożej, który jest owocem krwi Chrystusowej, który nas czyni przyjaciółmi Bożymi, dziedzicami Jego królestwa, świątynią Ducha św. i może okazać tę łaskę jako źródło wszelkiej zasługi, jak przed jej otrzymaniem, najheroiczniejsze cnoty cztowieka nie jednały mu żadnej zasługi przed niebem, jak po jej otrzymaniu, najpospolitsze dzieła ze względem na Boga pełnione, najmniejsze cierpienia w imię Jego ponoszone, nabywają wielkiej ceny, dostają prawa do nagród niebieskich. I może wykazać szczęście duszy przez Sakrament z Bogiem

pojednanej, radość i pokój dobrego sumienia czerpiące się w żywych źródłach tej łaski.

Na wykazanie zaś korzyści łaski Sakramentalnej, da poznać i uwielbić dobroć Boga, przez którą w każdym Sakramencie przygotował oddzielny ratunek, stosowny do obowiązków człowieka na ziemi. — Jeżeli przez chrzest zaciągamy
powinność wierzenia i życia po chrześciańsku, to Sakrament
ten, wespół z natchnionemi (infusis) cnotami wiary, nadziei,
miłości, daje nam prawo do łask potrzebnych na wypełnienie
potem wszystkich obowiązków chrześciańskich. Jeżeli przy
bierzmowaniu obowiązujemy się jawnie wiarę naszę wyznawać, to w Sakramencie tym odbieramy łaskę, dar męstwa,
na bojowanie przeciwko względom ludzkim, przeciwko sobie
samym, przeciwko złemu duchowi.

Eucharystya żywi dusze nasze pokarmem niebieskim, morzy ognisko żądz nieczystych, wprowadza w serca nasze zadatek nieśmiertelności. Kapłaństwo i malżeństwo obdzielają nas łaskami na święte pożycie w tych trudnych stanach, w które nas wprowadzają. Ostatnie namaszczenie umacnia nas przeciwko cierpieniom choroby, trwogom śmierci, gotuje nas do przyjścia w żywot wieczny, albo powraca do zdrowia, gdy to jest potrzebne zbawieniu. Co do przedmiotów do kaznodziejskiego nauczania, jakie pole kościelnej wymowie, i ile środków na przekonanie wiernych o korzyściach Sakramentów.

## § 4. O usposobieniach, z któremi do Sakramentów przystępować, i o błędach, których się strzedz potrzeba.

Kaznodzieja w naukach o Sakramentach starać się będzie wykazać ważność usposobień, przygotowań wymaganych do godnego przyjęcia Sakramentów, przekonać, że bez nich popełni świętokradztwo, wyczerpnie się potępienie z tego, gdzie się zbawienia szukało, że miarą łask czerpanych z Sakramentów, jest miara usposobień wiernych, że Sakramenta więcej lub mniej cudownych łask zlewają na wiernych, po-

dług lepszych lub gorszych usposobień przystępujących, że następnie przychodzący ze złem usposobieniem, pozbawiają się z wiela owoców, które Bóg żelaznemi zrobił od usposo-

bienia przystępujących.

Kaznodzieja wyłożywszy ważność usposobień, nauczy na czem one zależą, dokładnie i starannie objaśni przygotowania dalsze, bliższe, najkonieczniejsze, i doskonalsze a nie obowiązujące, objaśni na czem każde zależy, jak się nabywa, jakie są błędy, które przeszkadzają skuteczności Sakramentów, ale bo pomniejszają skuteczność. Z zarysu tego znać dajem, jakie i tu pole do wymowy.

# § 5. O obowiązkach, jakie zaciągamy przez przyjęcie Sakramentów.

Z przystępowania do Sakramentów zaciągamy rozmaite obowiązki: 1. wdzięczności za takie jak Sakrament dobrodziejstwa; 2. utrzymania przyjętej łaski przez strzeżenie się grzechu; 3. zużytecznienia łask przez stosowanie się do zamiarów Bożych, dla których nas w tę łaskę opatrzył; 4. wypełnianie powinności stanu, do którego nas Sakrament wprowadził. Kaznodzieja ma te obowiązki rozwinąć, dać poznać żeśmy odpowiedzialni za użycie łask, że ciężki jest rachunek z łaski Bożej, którąśmy niepłodną w sobie robili, że dobrodziejstwa i łaski Boże to mają jeszcze znaczenie na wiernych, że jeśli nie zbawiają, prowadzą do nieba, to potępiają i strącają niegodnych do piekła.

#### § 6. 0 obrzędach Sakramentów.

Obrzędy sakramentalne bardzo są użytecznym przedmiotem nauczania, wszystkie mają pewne moralne znaczenie, oświecające tych, co je rozumieją. Powinnością kaznodziei jest wykładać je wiernym, wykazywać w nich cokolwiek jest tkliwego, pobożnego, zdolnego podnieść wiarę, cokolwiek

w ukrytem znaczeniu przypomina dobrodziejstwa Boże, rozmnaża chwałę Jego, upowszechnia cześć Mu należną. — Nauki takie chętnie bywają słuchane, bo się poczynają od przypominania widomych zmysłowych znaków, a potem albo podnoszą słuchacza w stronę duchowną, albo mu objaśniają praktyczne życie i jego obowiązek.

# §. 7. O zewnętrznym kształcie, formie nauk o Sakramentach. O nauczaniu o Sakramentach publicznem.

Nauki o Sakramentach albo się odnosza do wszystkich słuchaczów i wtenczas sa ogólne, publiczne, albo do przystenujacych do Sakramentów, i wtenczas sa prywatne. Co do nauk publicznych. 1. Jeżeli jednę tylko powiedzieć mamy naukę o którym Sakramencie, tak ja możemy podzielić, że w pierwszym punkcie wyłożym istote, potrzebe, pożytek Sakramentu, w druqim przygotowania potrzebne, w trzecim obowiazki z niego wypływające, a dopełnić to jeszcze możemy dodatkiem o obrzedach. 2. Jeżeli kilka mamy powiedzieć nauk o jednym Sakramencie, sześć uprzednich paragrafów mogłoby podać przedmiot do sześciu nauk. Tak obrawszy za przedmiot mowienia Sakrament pokuty, łatwobym podług tego nakreślił plan do sześciu nauk: w 1-szej, w którejbym wyłożył rozkaz Boży o spowiedzi, korzyści dobrej spowiedzi, wine niespowiadajacych sie albo źle spowiadajacych się; 2-qiej, w któreibym mówił o rachunku sumienia, jego ważności, warunkach, o przymiotach i sposobach robienia; 3-ciej, o skrusze, jej ważności, warunkach i sposobach obudzania jej w sercu; 4-tej, o mocnem postanowieniu poprawy, jego istocie, potrzebie, charakterach i znakach; 5-tej, o wyznaniu grzechów, warunkach i sposobach spowiadania się; 6-tej, o zadośćuczynieniu, pokucie sakramentalnej i dowolnej, jej ważności, ścisłym obowiazku i sposobach jej wypełnienia. Albo jeślibym za przedmiot mówienia obrał Eucharystyę, co tu przedmiotów przychodzi na myśl? mógłbym więc w 1-szej nauce wyłożyć słodki obowiązek czestego przystępowania do komunii,

w 2-giej o niegodnej komunii, zniewagach przez nią zadawanych Chrystusowi, w 3-ciej o korzyściach dobrej komunii, i przygotowaniach do niej, w 4-tej o częstej komunii, jej potrzebie, korzyści i warunkach. 3. Na wypełnienie tych planów, albo mogących się do nieskończoności odmieniać, materyały znajdzie kaznodzieja w teologiach kościelnych, j. t. katech. Trydeńskim, we wzorowych kaznodziejach.

#### § 8. Nauki o Sakramentach prywatne.

Nauki o Sakramentach zwracane do samych przystępujacych do Sakramentów zowia sie prywatnemi. Pomijamy tutaj takie przemowy prywatne do bierzmujących się wiernych albo do wyświecających się kapłanów. Ci, których Kościół na Pasterzy swoich wiernych i na administrujących oba te Sakramenta wybierze, sami to zrobią lepiej, niżbyśmy tu przez rady nasze pomogli. Idzie wiec tutaj najgłówniej o takie nauki, przemowy, exhorty, które kapłani podawać powinni, przy administrowaniu Sakramentu chrztu, małżeństwa, pokuty, przy doprowadzaniu do pierwszej komunii, udzielaniu wiatyku, i ostatniego namaszczenia. Przemowy uczące, pobożne, przy tych okolicznościach nadzwyczaj sa ważne. Podawać je nakazuja rytuały i zwyczaj wszystkich dyecezyj. Kapłan ma wtenczas najstosowniejszą porę do oznajmienia słowa Bożego, ma przed soba z powodu przystepowania do Sakramentów słuchacza, który nie zawsze się znajdzie na ogólnej nauce, i słuchacz zwykle wtenczas lepiej jest usposobiony do przyjęcia woli Bożej. Potrzeba więc, żeby kaznodzieje korzystali z tych okoliczności, żeby nauczali, a jeśli czasem u ślubów małżeństw nie znajda usposobionego dobrze słuchacza, to sami niech przez słowo Boże usposobią. Konieczna więc przemawiać do przystepujacych do Sakramentów, żeby te przemowy były użyteczne. powinny być krótkie, a mocne i stósowne do okoliczności. Przebierzmy pokrótce treści podobnych nauk.

I. Przy chrzcie można przemowę rozpocząć od potrzeby skupienia ducha, często rozproszonego w słuchaczach, przy-

pomnieć o szacunku należnym Sakramentowi, który tak ważne rzeczy ma wykonać nad tym kogo chrzeimy, zniewolnicza szatana, ma się stać dzieckiem Bożem i Kościoła, dziedzicem nieba, przybytkiem Ducha św., czystym jak anioł, wyższym od anioła przez godność chrześcianina, i zjednoczenie się z Jezusem Chrystusem. Przypomnieć powtóre ważne obowiązki, jakie zaciąga, wyrzec złego ducha i pompy i spraw jego, żyć wedle Chrystusa: Quicunque baptisati estis, Christum induistis (Gal. III., 27). Obrócić potrzecie słuchaczy ku sobie samym, iżby się zastanowili i osądzili jak nosza piękne miano chrześcian, i jak wypełniają obowiązki, zachęcić do odnowienia obietnie przy chrzcie uczynionych, do wierniejszego życia, upomnieć szczególniej kmotrów obowiazanych do publicznego wyznania wiary w imieniu dziecka, ażeby czuwali nad tem, do czego sie wobec Boga zobowiazuja.

II. Przy błogosławieniu małżeństw: 1. dać poznać ważność Sakramentu małżeństwa, jego podobieństwo połączenia się z Chrystusem, z Kościołem, wpływ jego na szczęście doczesne i wieczne, jego węzeł nierozjemny, którym dusz dwoje jednoczy; 2. przełożyć, co sobie nawzajem powinni małżonkowie: mąż kochać żonę, szanować jako cząstkę własną, żona kochać męża, szanować, jemu ulegać, oboje stanowić jedno serce, jednę duszę, wspierać się, znosić się, budować się, być wzajem stróżem aniołem; 3. dodać, że jeśli Bóg ich pobłogosławi potomstwem, to je schodują w wierze i cnocie, bo tego Bóg, Kościół, społeczność i własne ich dobro wymaga.

III. Zabierających się do pokuty też kaznodzieja może upomnieć, a w tem upomnieniu: 1. powie o potrzebie poprawy życia; 2. o środkach poprawiania się; 3. pobudkach do skruchy, nie wyczerpując tego, co szczególniej dopełni w samej spowiedzi.

IV. W naukach przed pierwszą Komunią przygotuje przez akty wiary, skruchy, pokory, miłości i nadziei, w których się zastosuje do pojęcia dzieci. A po komunii: 1. uwielbi Boga, który w ich duszy; 2. podziękuje za łaskę tak wielką; 3. poprosi w potrzebach ich życia; 4. ofiaruje się z niemi

Bogu, całkiem na wolę Jego; 5. postanowi i pomoże ich postanowieniom, uczęszczania do spowiedzi i komunii, unikania powodów grzeszenia, oddaje je rodzicom jako skarb, który czuwaniu ich powierza Kościół, upomni, że za nich odpowiedza Bogu, etc.

V. Przy podawaniu wiatyku, nauka przed i po podaniu może być treści podobnej przy komunii. Kilkaby tylko tkliwych można dołożyć uwag o dobroci Zbawiciela, który sam przychodzi odwiedzić, pocieszyć, umocnić, nakarmić chorego Ciałem i Krwią swoją. A po wiatyku obowiązać chorego do zjednoczenia się z Ukrzyżowanym, do ofiarowania Mu swojej choroby, do zdania się na Opatrzność, i powtarzanie: bądź wola Twoja.

VI. Przy ostatniem pomazaniu potrzeba: 1. przedstawić dobroć Zbawiciela, który dla chorych postanowił osobny Sakrament z mocą zgładzenia grzechów życia, pokrzepienia przeciwko pokusom, z łaskami i pomocą na przeniesienie z cierpliwością i zasługą boleści choroby, na powrócenie zdrowia, jeżeli to do zbawienia potrzebne; 2. skupić chorego i rozgrzać w nim ducha pokuty, nakłonić do modlitwy, proszącej o przebaczenie grzechów popełnionych temi narzędziami zmysłów, które kapłan namaszcza, ożywić w nim nadzieję w zasługach Jezusa Chrystusa, z którym go udzielający się Sakrament połącza.

#### ROZDZIAŁ V.

# Sposoby nauczania o Modlitwie.

Pod modlitwą zajmujemy tu wszystkie praktyki pobożności, obowiązki, które składają należną Bogu część wnętrzną, a których modlitwa albo prośba jest najważniejszą cząstką. Ponieważ człowiek winien Panu Bogu cześć, i po-

nieważ tyle od Niego potrzebuje łask przyrodzonych i nadprzyrodzonych, dobrze o tym przedmiocie ma być pouczony, ażeby i godniej czcił Najwyższego Pana swojego, i tak Go prosił i błagał, ażeby został wysłuchanym. Kaznodzieje obowiązani o tem nauczać, a nauki o tem dwojakiego bywają rodzaju: jedne odnoszą się do wszystkich w ogólności sposobów modlenia się, drugie mówią o szczególnych i pojedyńczych modlitwach.

Nauki o modlitwach w powszechności. W naukach odnoszących się do wszystkich w ogólności sposobów modlenia się, trzy są ważne do wyłożenia przedmioty: 1. pobudki, które nas do modlenia się skłaniać powinny; 2. o co w modlitwach prosić należy; 3. warunki albo przymioty dobrej modlitwy.

### § 1. Pobudki modlitwy.

Pobudki modlitwy do trzech się głównych dają sprowadzić, i sa niemi: potrzeba, skuteczność i pociechy a rozkosze modlitwy. 1. Potrzeby modlitwy dowodzi sie a) z prawa przyrodzonego i obowiązku wszczepionego w każdą myśląca i czującą duszę człowiecza, czcić, chwalić, dziekować i przepraszać Boga; b) z prawa, które Chrystus Pan postanowił o modleniu się; c) z niemożności wypełnienia przykazań, zwyciężenia pokus, zasłużenia się czemkolwiek, zbawienia się słowem, bez łaski, która się zwykle udziela modlitwie; d) że wszystkiego o co powinniśmy Pana Boga prosić, czy dla życia doczesnego, czy dla drogich naszych, czy dla społeczności, czy dla siebie. 2. Jeśliby modlitwa i nie była tyle jak jest potrzebna człowiekowi, to tyle dla niej zapowiedzianej skuteczności, powinnoby nas skłonić do modlenia się. Jeśliby król który lub książę poprzyrzekł wszystko na prośby czynić, nie dość żeby był poddanym do zanoszenia prośb o wszystko! A to właśnie Bóg przyrzekł modlitwie. Obietnice podobne po stokroć Pismo św. powtarza, owszem, przysięgą niejako utwierdza: "amen, amen, dico vobis..." (Joan. XIV, 12 etc.).

Ogarnia niemi wszystko, czegobyśmy po chrześciańsku chcieć mogli: quodcumque volueritis petetis et fiat vobis (Joan. X. 4. 7.) Daje bez różnicy wszystkim, małym i wielkim, Principis aures paucis patent, mówi św. Chryzostom. Dei vero omnibus volentibus. Objetnice te nie wyłaczaja największych grzeszników, świadkiem publikanin w kościele, co dało powód Anostołowi powiedzieć, iż Bóg jest bogatym dla wszystkich, którzy Go prosza: dives in omnes, qui invocat illum (Rom. X. 12.) Wszystko to Bóg słowem swojem uręczył, niczego nie odmawia modlitwie, która niejako gwałt Panu zadaje podług tych słów św. Jana Klimaka: oratio vim Deo infert. Maja tylko kaznodzieje uprzedzić słuchaczy, że Bóg nie łamie swoich obietnic, jeżeli nie zaraz daje wedle ich modlitwy, bo albo to o co prosza, nie jest dla nich najlepsze, albo lepsze to dla nich bedzie, że ich nie zaraz wysłucha, że przez to w ich duszach podniesie pragnienie i cenienie łask Bożych, albo zacheci do goretszej modlitwy. 3. Pociechy i rozkosze modlitwy sa trzecia pobudka modlitwy. Doświadczenie samo nas uczy jaka dusza strapiona pociechę, jaka miłująca dusza rozkosz czerpie z modlitwy, jakie z niej każda bierze ochłody w skwarach namietności, jakie zachety do cnoty, jakie szczęście przy wierności. Kaznodzieje to rozwijając tylko, wiele robić moga na ziednoczenie z Bogiem dusz wiernych.

#### § 2. O co prosić w modlitwach.

Po wyłożeniu pobudek modlenia się w naukach o modlitwie, nie można pomijać pytania, o co się modlić mamy? Możemy zaś modlić się: 1. o wszystko, co w duszy naszej jest użyteczne albo potrzebne; 2. o uchronienie nas od wszelkiego zlego doczesnego, jeśli to uchronienie przydatne będzie naszemu zbawieniu; 3. o wszystko co jest godziwą potrzebą naszego ciała, naszego życia, położenia społecznego, w którem nas Bóg postawił; 4. o wszystkie łaski dla dobra bliżniego, dla dobra Kościoła, społeczności; 5. o wzrost chwały

Bożej, o rozszerzenie Królestwa Chrystusowego na ziemi. Kaznodzieje ucząc o przedmiotach modlitw, wprost albo ubocznie przekonają, że modlitwa jest środkiem doskonalenia się człowieka.

#### § 3. Przymioty i warunki modlitwy.

Przymiotami i warunkami modlitwy są: 1. część zewnętrzna i wewnętrzna dla Majestatu Bożego, a następnie uwaga na słowa lub myśli, któremi wielbimy Boga; ztąd modlitwa ma być zanoszona reverenter, co do głosu distincte, co do uwagi attente, co do umysłu intelligenter, co do woli ardenter; 2. pokora, już od uczucia nędzy własnej (propitius esto mihi peccatori (Luc. XVIII), już od żywej wiary w wielkość tego, do którego się odzywamy w modlitwie; 3. ufność w miłosierdzie Boże i obietnice dane tym, którzy się dobrze modlą Fiat misericordia tua Domine super nos, quemadmodum speravimus in te. (Ps. 32); 4. pragnienie, żebyśmy byli wysłuchani; 5. wytrwałość w modlitwie.

Nauki o modlitwach szczególnych. Wielu z wiernych nie rozumie modlitw do Boga zanoszonych n. p. modlitwy Pańskiej, pozdrowienia anielskiego, aktów cnót teologicznych, pacierzy rannych, wieczornych, krzyża którym się żegna, stad ida modlitwy bez uwagi i pobożności, stad machinalna pobožność, chwalenie Boga ustami tylko a nie modlitwa w duchu i prawdzie. Dla zabieżenia temu złemu, lub poprawienia go, czesto kaznodzieje obowiazani sa objaśniać i wykładać pojedyncze modlitwy, a robiąc to następne zachować prawidła: 1. objaśniać znaczenie słów modlitwy, ażeby żadne nie pozostało niezrozumiałe dla słuchacza; 2. dać pojąć doskonałość i piękność objaśnianej modlitwy; 3. wskazywać jakie uczucia pobożne, wzruszenia towarzyszyć mają odmawianiom tei modlitwy: 4. Obowiazywać do powtarzania w duchu samych objaśnień, powtarzając powoli samaż modlitwe i zatrzymując sie na słowach, o których idzie głębsze zrozumienie, albo które szczególniejsze budza wzruszenia.

#### ROZDZIAŁ VI.

# O Panegirykach, pochwale Świętych.

Odróżniać potrzeba panegiryk (pochwały) Świetego od jego historyi. Ta stara sie wykazać wszystkie czynności i koleje życia Świetego; tamten to tylko wybiera, co posłużyć może do zbudowania słuchacza, jakby wiec mimochodem dotyka faktów co wsławiły Świetego, najbardziej zaś nastaje na przyczyny światobliwości, na to za co stał się godnym oddawanej mu czci, na wszystko czemby wiernych nauczył o istocie światobliwości, do której dażyć, której dojść moga, a do której zachęca, przekładając przykład Świetego i nagrody. Dwojaki jest wiec cel pochwały Świetych: jeden, żeby obowiazać wiernych do uczczenia i wzywania Świętego, drugi żeby nakłonić wiernych do enót ukazanych w przykładzie jego žywota. Ut et illis debitus honor dicetur, et nobis virtutis exempla monstrentur (Św. Chryz. ser. 1. de Mart.). Wszystko co nie ma zwiazku z tym dwojakim celem, jest rzecza liszna i z panegiryków byćby usuwane powinno.

Z tego określenia wnieść łatwo o wielkich pożytkach panegiryków: przykłady pobożności i cnoty, chetniej sie słuchaja od wszelkich teoryj, wiecej zajmuja, głebiej sie wrażaja i trwalej zatrzymuja. Czesto ludzie obojetni na najżywsze namowy dali się ujać i nawrócić przez przykłady Świetych. Droga przykładów wydaje się nieco mniej ciernista, na niej sami robili sobie pytania: quod isti cur non ego? To spowodowało św. Aug. że (serm. 4. de sanctis) powiedział: Solemnitates martyrum exhortationes martyriorum sunt, i św. Bazyl. (hom. 20. in quadraginta martyrum) Hoc est martyrum rera laus, alios ad corum virtutem aemulandam invitare. Z tych też pobudek OO. ŚŚ. często ludowi przekładali pochwały Świętych. Ś. Cyprian chwalił pierwszych meczenników, a w tych pochwałach wymowa dosiega Demostenesa i Cycerona. Św. Bazyli, Grzegorz Nanz., Chryzostom, Augustyn zostawili nam wiele panegiryków Świętych. Kościół

obchodząc uroczystości Świętych, zwykle za przedmiot nauk bierze pochwały czczonych, każdy inny wybór przedmiotu, nie byłby tyle zgodny z duchem Kościoła, zawiódlby oczekiwanie wiernych, obraziłby ich pobożność, mniejby był użyteczny. W niedzielnych nawet naukaah pożytecznąby była pochwała znamienitszego Świętego czczonego w tygodniu. Z przyrodzenia ludzie lubią historyę, rodzaj więc ten nauczania jest dla nich i przyjemny i pożyteczny. Żeby dobrze przygotować panegiryki Świętych, poznać potrzeba: 1. źródło panegiryków Świętych; 2. sposoby układania; 3. ozdoby, które przystoją do tego rodzaju nauczania.

## § 1. O źródłach, z których się czerpią pochwały Świętych.

Pięć jest źródeł, z których się czerpią pochwały Świętych. Wywodzą się z obejrzenia: 1. położeń w których zostawali; 2. czynności, faktów, które wypełniali; 3. z zamiarów, które mieli; 4. słów, które wypowiedzieli; 5. z porównania z innymi ludźmi.

Co do I-go. Pochwały Świętych wywodza się z obejrzenia położeń, w których zostawali. Okoliczności położenia dziwnie pomagaja do wykazania stopnia cnoty. Sa bowiem położenia, w których trudniejszą jest cnota, i większej potrzebuje odwagi, jak były położenia Świętych wśród korzyści znakomitego urodzenia, dostatków, talentów, albo ich szlachetnie użyli, albo niemi wzgardzili, n. p. ważna to okoliczność, gdy który świety, jak św. Marcin, utrzymał się przy pobożności i enocie otoczony rodzina bałwochwalcza, albo gdy w wieku młodzieńczym jak św. Agnieszka, ukazał odwagę męczeństwa, albo gdy w pośrodku ziemskich wielkości, jak św. Kazimierz. umartwiał się, albo gdy w pośrodku zaszczytów i bogactw jak św. Alexy, miłował ubóstwo i pokorę, albo gdy pośród dostatku i bogactw, jak św. Paula, stawał się dla miłości Chrystusa uboższym od najuboższych. Wzgląd ten wszakże na okoliczności położenia o tyle ma kaznodzieję zajmować, o ile mu posługuje do okazania wyższego stopnia cnoty Świetego. Przegjądać je bez takiego celu, jest próżna a czasem szkodliwa.

Co do II-ao. Pochwały Świetych wywodza się z uczynków przez nich dokonanych. Tutaj potrzeba: 1. wybierać fakta główne, omijać mniej ważne, albo ich ogólnie dotykać; 2. w wyborze przekładać naśladowne nad dziwiące, budujące nad zdumiewające. Pomyłka to jest, a dosyć czestą, przywiazywać, zakładać świetość na faktach nadzwyczajnych, albo w żywotach Świętych to tylko najbardziej wielbić, co ma na sobie pietno cudowności. Kaznodzieje toby sprostować powinni, ucząc wiernych, że świętość zależy na cnotach, które się zdają powszedniemi, na tej jednakiej zawsze i stałej pobożności, bez wybuchów, wielkiego blasku; na tem stapaniu równem na drodze wszystkich obowiązków, wiernem w mniejszych jak w wiekszych, na tem staraniu wykonywania wszystkiego; 3. wybranych faktów podnosić wage, przez wzgląd na okoliczności uprzedzające, towarzyszące, następujące, czasu, miejsca, powodów, sposobu etc. W taki sposób podnosi św. Chryz, chwałe cnoty czystości Józefa, zwracając uwage, że 1) był młody, w tej dobie życia w której silniej działają namiętności; 2. że żona Putyfara kusiła go w miejscu tajemnem; 3. w nieobecności meża; 4. przy obmyślanych ostrożnościach, aby grzech w utajeniu pozostał; 5. że Józef był niewolnikiem, a kusicielka bogata i możną; 6. że była pania i łatwo go niewinnego spotwarzyć i zgubić mogła, a mimo to wszystko święty młodzieniec z bojaźni Bożej i z uczucia obowiązku nie upadł.

Co do III-go. Pochwały Świętych wywodzą się z zamiarów, intencyj, które kierowały całem ich postępowaniem. Bo w rzeczy samej, prawdziwa zasługa nie tyle na faktach zewnętrznych, które są powłoką cnoty, szatą, ile na intencyi i wnętrznych usposobieniach, zamiarach zależy. Homines, vident ea quae parent, Deus autem intuetur cor. Kaznodzieja więc wnikać powinien we wszystkie usposobienia Świętego, w jego zamiary, przekonania, pragnienia podobania się Bogu, we wszystkie inne sprężyny, poruszające ich dzielem.

Co do IV-go. Słowa albo wypowiedziane przez Świe-

tych, albo mogące się do nich stosować, bardzo posługiwać mogą do nich pochwały. Jest jakaś łaska, wdzięk szczególny, woń pobożności przy słowach Świętych, wyrażają one piękność ich duszy, niosą światło i namaszczenie, zatrzymują się z łatwością i rozkoszą. Kaznodzieja winienby tem ubogacać pochwały Świętych. Można też do nich stosować słowa czy Pisma św. czy tradycyi. Tym sposobem pochwały Świętych jeszcze się napelniając pięknemi maxymami Pisma lub OO. ŚŚ dostają większej powagi i nanki.

Co do V-qo. Porównania i paralele sa sposobem na podniesienie chwały Świętych. Dokonywać się moga trojako: przez przeciwstawienie, przez podobieństwo i różność. 1. Przez przeciwstawienie, jeślibym naprzeciw słów, uczuć i uczynków chwalonych Świętych, stawiał uczucia, słowa, fakta ludzi świata, ażebym z tego kontrastu mocniej wykazał mestwo. madrość, wyższe zalety, szlachetniejsze uczucia Świetych; 2. przez podobieństwo, jeślibym wprzód narysował wielka cnote innego Świętego, dla pokazania potem, że i dzisiaj wielbiony albo sie z tamtym dorównał, albo też doń zdażył, jak św. Grzegorz Nanz. o św. Atanazym powiedział: Alios axaequavit, ab aliis parum abfuit. 3. Przez różność, jeślibym czyn wielbionego Świętego nie tylko kładł na równi z innym uczynkiem innego Świętego, ale go nad ten wynosił, iak to robił św. Grzegorz Nanzianz., podnoszac poświecenia matki Machabeiskiej nad poświecenie Abrahama: O Sacrificium, Abrahae sacrificio majus ac praestantius! Nam ille unum obtulit, haec autem populum universum filiorum Deo consecravit. Potrzeba tylko w takich porównapiach strzedz się usterków, a więc pilnować się: 1. żeby Świętego wielbionego nie nazywać najwiekszym Świetym, przesada taka na nic - ni Świętego uwielbi, ni zbuduje wiernych; a potem bezzasadna jest, bo kto wymierzy te miłość Boga, podług której stopniuje się chwała Świętych; 2. żeby nie poniżać innego Świętego z którym chwalonego dzisiaj porównywamy. Byłoby to uwłoczyć czci należnej Świętym, żeby ich brać za stopień chwały, albo za cień około tej aurcoli, którą uwieńczyć pragniemy przez nas chwalonych Świętych; 3. żeby nie

podnosić Świętego nad Chrystusa Pana, Najśw. Pannę, albo Apostolów. Od świętości Świętych do świętości Chrystusa Pana jest przestrzeń nieskończona, do Najśw. Panny jest przestrzeń nieokreślona, do Apostołów jest przestrzeń godna uwagi; o Apostołach św. Tomasz powiedział, że byli w łaske bogatsi: acceperunt caeteris abundantius...

## § 2. O sposobach przekładania ludowi pochwały Świętych.

Można odróżnić istote i forme mowy pochwalnej. Co do istoty: potrzeba starać sie wykazać w uwielbionym Świetym te szczególniej cnoty, które w położeniu swojem słuchacza wypełniać mogą, a jeślibyśmy i takich cnót dotykali, które nie przypadaja do słuchaczy i których naśladować nie moga, to wykładać, co robić powinni, żeby się choć do nich zbliżyli. Nadewszystko to ugruntować potrzeba, że Świeci z doskonała wiernościa pełnili obowiazki swojego stanu, że świetość na tem zależy i przez to do niej dażyli, że dokładnie mniejsze obowiązki, cnoty powszechne, każdodzienne powinności spełniali. Jezeli dary nadzwyczajne, cuda, zachwalamy w Świetych, użyć tego potrzeba na umocnienie wiernych w wierze, na ukazanie potegi Boga, znaczenia Świętych w niebie, żeby wprowadzić w serca słuchaczy ufność w przyczyne Świętych, a i przekonać, że na nic jest ta ufność, jeśli z nia nie połacza naśladowania ich przykładów.

Co do formy, panegirykom można nadawać formę albo moralną albo historyczną. Moralna polega na podzieleniu panegiryka na dwie lub trzy części, w których wyłożą się dwie albo trzy cnoty, w których Święty celował, albo na zamknięciu panegiryka w jednej części, w której się wyłoży cnota, stanowiąca właściwość charakteru Świętego, n. p. w panegiryku św. Kazimierza, pokora św. królewicza w pośrodku godności królewskich, uczy nas, jak pokornymi być mamy; umartwienie wśród dostatków i wygód dworskich, uczy nas, jak powinniśmy się powściągać w rozkoszach zmyślnych. Czystość anielska, uczy nas, jako ją chować mamy. Dodaw-

szy do tego, co same te cnoty o sobie powiedzieć każa, troche z życia Świetego, bardzo użyteczna możem przygotować naukę. Jeżeli zaś zechcemy poprzestać na jednej cnocie, która iest własnościa charakteru w Świetym, n. p. na łagodności w panegiryku św. Franciszka Salezego; gorliwości w panegiryku Apostołów; męstwie w panegiryku Meczenników; czystości w panegiryku ŚŚ. Panien; na miłości ubóstwa i ubogich w życiu świetego Tomasza z Willanowy: na pogardzie świata w życiu św. Brunona, potrzeba: 1. na wszystkie względy i szczegóły życia z tego jednego punktu widzenia patrzeć, i tak n. p. założyć, że św. Franciszek Salezy przez wyższą łagodność pokonał herezye, przez namaszczenie tejże łagodności odnowił pobożność w kościele; 2. skupić w panegiryku te tylko szczególy życia i takie wzgledy, któremi sie objaśnia założona nauka, n. p. w panegiryku św. Andrzeja, którego życia główna było cecha miłość Krzyża. Możnaby wedle św. Bernarda wprowadzić trzy stopnie tej miłości, t. j. cierpieć bez szemrania patienter, ze zgadzaniem się libenter, ochotnie gaudenter, i ukazać to spełniane w życiu św. Augustyna; 3. wprowadzić w panegiryk wszystko, co do obranej cnoty należy, t. j. jej istoty, pobudki, środki etc. W ten sposób możnaby przygotować panegiryk i tego Świętego, którego dobrze życia nie znamy, n. p. w panegiryku nieznajomego Męczennika, mógłbym za główną cnotę wybrać miłość Boża, i ukazać, że prawdziwa miłość jest to miłość praktyczna, objawiająca się w uczynkach, miłość rozumna Boga majaca przedewszystkiem, miłość gorąca rada z ofiar, któremi sie może wykazać, a skończyć to pokazaniem że Świety te trzy rodzaje miłości miał w duszy i w uczynkach pokazał; 4. powiedzieć a) do jakiego stopnia te albo owe cnote Świety wypełnił; b) jakiej doszedł nagrody (n. p. w panegirvku św. Ludwika p. Burdalaue).

Oprócz moralnej, może panegiryk przyjąć formę historyczną, która zależy na podziale mowy pochwalnej wedle rozmaitych epok albo stanów życia Świętego. 1. Wedle rozmaitych epok: można przeglądać Świętego w jego młodości, wieku dojrzałym, i przy śmierci, n. p. w panegiryku św. Mi-

kołaja (O. Clement), jak był dziwem pobożności w dzieciństwie, dziwem miłości przez resztę życia, dziwem wiary w dniach ostatnich. Jeśliby pierwsze lata Świętego były zaznaczone jakim błędem, możnaby ukazać: 1. prędkie nawrócenie; 2. gruntowność nawrócenia; 3. doskonałość po nawróceniu. Sposób taki przypadłby do panegiryków św. Augustyna, św. Magdaleny, św. Pawła; 2. Wedle rozmaitych stanów, w których Święty znajdował, n. p. można uważać Świętego jakim był wśród świata, w życiu duchownem, w godności kościelnej, a wtenczas strzedz się podnosić czarnych stron życia współżyjących dla większej niby pochwały Świętego.

Jeszczebyśmy tu przydać powinni: 1. że jakąbyśmykolwiek formę dla panegiryku obrali, w każdej należałoby się strzedz zbytku uwag moralnych, któreby zakryły żywot Świętych. Najlepiej wprowadzić Świętego działającego lub mówiącego. 2. Nie bać się wdawania się w szczegóły życia Świętych, któreby mogły budować słuchacza. Szczególy owszem najwięcej uczą. 3. Nie krępować się porządkiem faktów chronologicznych, boby to przeszkadzało mówieniu.

#### § 3. O ozdobach przystających panegirykom.

Rodzaj ten nauczania przyjmuje styl kwiecisty, ozdobny. Kaznodzieja obmyślawszy żywot bohatera, ma prawo z entuzyazmem i świetnie przełożyć go swoim słuchaczom. Pochwała jest wieńcem Świętych, a w wieniec ten można wpleść drogości i najpiękniejsze ozdoby. I tu potrzebaby rozmaitości; mowa, w którejby wszystko bez odmiany było świetne, mogłoby oślepiać i przez to się niepodobać, że się zbyt podobać pragnęła, potrzebaby i tutaj cieniów przedmiotów, któreby i my w najwyższem chcieli przedstawić świetle. Znakomite dzieła powinny być godnie i świetnie wypowiedziane, mniej ważne, mniej ozdobnie mają być wykazane, powaga jednak odpowiedna ważności życia Świętego, wymowa szlachetna bez przesady, zasadzająca się więcej na rze-

czy niż słowach, na przedmiocie niż na dowcipie mowy, oto co tu najbardziej przystoi. Oto czem może być panegiryk. Nie zawsze jednak i niekoniecznie takim być winien, choć wolno w nim rozwinać wszystkie bogactwa wymowy, można go jednak przełożyć i z prostota. Szkola katolicka nie rzadzi najściślej przepisami i prawidłami retorów, enoty Świetych nie potrzebuja kwiatów i ozdób ludzkiej wymowy, jaśnieją własnem światłem, opowiedzenie proste, bez sztuki wystarczyć tu może i chwała Świetego i zbudowanie wiernych. Sacra schola (powiada św. Bazyli, orat. 29. in Gordian) praecenta rhetorum aut instituta non seguitur: nudam rerum expositionem pro encomio habet, quam sanctis et nobis satis esse existimat. Podług tej zasady, dobry kaplan jakkolwiekby był zajęty obowiazkami, czesto zamiast zwyczajnej nauki, podawać może wiernym pochwałe Świetych. Opowiadać z prostota wydatniejsze cechy ich życia, wywodzić obowiązki moralne, rady potrzebne, nie bedac górnym mowca, być nauczycielem użytecznym. OO. ŚŚ. Bazyli, Grzegorz Nanz., Chryzostom, zostawili wzory panegiryków. U kaznodziejów wszystkich obeych i u naszych wiele ich napotkać i użytecznie naśladować możemy.

#### ROZDZIAŁ VII.

# O mowach przy professyach i obłoczynach zakonnych.

Przy przyjęciu habitu i czynieniu profesyi zakonnej, jest zwyczaj przemawiać do ludu. I oto są główne przedmioty najczęściej roztrzygane w tego rodzaju przemowach.

1. Winszuje się zakonnikowi lub zakonnicy, że świat opuszcza: świat a) istną próżność: kwiat co więdnieje, obłok co znika, sen co przechodzi; b) morze napełnione skrytemi skałami,

na którem zbawienie tak trudne, na którem i cnota się nieraz rozbije; *c)* źródło dolegliwości, zawodów, smutków i goryczy. Świat, na którym kto jest szczęśliwy?

- 2. Winszuje się wejścia do zakonu przekładają się korzyści, słodycze i pociechy zakonnego życia. Niewinne rozkosze, nawiedzenia łask, natchnienia Ducha ś., nadzieje chwały wiecznej, oto co łagodzi życie klasztorne.
- 3. Rozwijają się zobowiązania zakonne, jako to: poświęcenie się całkowite Bogu, przez ogołocenie się ze wszystkich dóbr ziemskich, przez zaparcie się zmysłów, uczuć ziemskich, woli, przez umartwienia się i posłuszeństwo zupełne.
- 4. Zachęca się do postępowania coraz więcej na drodze doskonałości, przez skupienie się, cichość, samotność, ćwiczenia pobożne, naśladowania przykładów.
- 5. Kończy się przemowa do obecnych, w której okazawszy poświęcenia się osoby wstępującej do zakonu, można powołać obecnych do naśladowania tego przykładu, odrzeczenia się świata i jego uciech, do ponowienia obietnic chrztu.

Oto kilka planów takiego rodzaju nauk: I. Jedni potępiają wejście do klasztoru — okazać mądrość tego przedsięwzięcia (p. 1). Drudzy się na to skarżą — tym pokazać świętość tego zamiaru (p. 2). Inni żałują — tym pokazać szczęście tego poświęcenia. II. Opuszczać świat, jest to opuszczać drogę nieszczęść — wchodzić do zakonu, jest to wchodzić na drogi szczęścia. III. Ćwiczenia duchowne, tak trudne na świecie, są łatwe w zakonie — rozkosze duchowne nie znane na świecie, są znane w zakonie, zbawienie trudne na świecie, jest lżejsze w zakonie, etc.

#### ROZDZIAŁ VIII.

# O mowach pogrzebowych.

Mowy pogrzebowe, to naturalne akta przyrodzonych uczuć, obleczone w solenny obrzęd wiary. I w rzeczy samej

gdy kto z pomiędzy nas złączony krwią, przywiązaniem umiera, płaczemy — zbieramy wspomnienia enot, zasług zmarłego, robimy z tego pamiątkę sobie i drugim. Za takiem idae uczuciem królowa Karyi Artemizya, szukała pociechy w dorocznych obchodach, kędy sławiono imię i zasługi męża jej Mauzola, któremu sławny grób sporządziła, odkąd wszystkie znakomitsze pomniki mogilne Mauzoleami się zowią. Z takiemże uczuciem na polach Salaminy, Płatei i Maratonu, wspominali Grecy owych bohaterów swoich, co więcej niżeli życie Ojczyznę kochali. Takiemi też uczuciami wiedzeni, Solon i Perykles, Waleryanus Publicola i Cycero, wypowiadali pochwały zmarłych.

Dla mowcy zaś chrześciańskiego w mowie pogrzebowej, nie sama tylko pochwała umarłego jest głównym zamiarem kaznodziei, ograniczać bowiem wymowe kościelną pochwała stworzenia, jest ją poniżać. Mniej jeszcze sobie kaznodzieja pozwalać powinien pochwał niesłusznych, niezasłużonych Pochlebstwo wszędzie bronne, nie przystaje jeszcze więcej w trybunie prawdy, a religia nie cierpi, ażeby wobec jej świętych ołtarzy, około jej świętych Tajemnic, rzucano publiczne pochwały tym co na nie niezasługują. Stąd prawo w niektórych chrześciańskich kościołach broniace mów pogrzebowych bez pozwolenia Biskupów, który sam sadzi, czy umarły godzien tej czci publicznej. Nareszcie kaznodzieja nie w umarłym pochwalać nie powinien, coby nie było zgodnem z duchem Chrześciaństwa, którego nauka nie za dobre i wielkie nie uznaje, coby nie było poświęcone przez łaske Boża. Wychwalać świetne urodzenie, dostatek, chwałę i zaszczyty, co wszystko wiara próżnością nazywa, byłoby to przeciwić Chrystusowi, wyprzysięgać się Ewangelii.

Cóż więc ma robić mowca, wezwany na powiedzenie mowy pogrzebowej? 1) wybrać za cel główny chwałę Bożą i użytek słuchaczy. Chwałę Bożą, sławiąc Jego opatrzność i łaskę nad umarłym; użytek słuchaczy, czerpiąc z życia i śmierci grzebionego naukę cnoty, żarliwość o zbawienie, pogardę rzeczy znikomych, tak robić, ażeby mowa cała była tylko środkiem chwały Bożej i świątobliwości wiernych.

2) Obrać text, któryby wyraził charakter życia zmarłego i był skrócony jego pochwała. Albo taki wyszukać. któryby mógł być włożony w usta zmarłego, i wydał się jako principium jego życia. Wstęp zwykle dotyka znikomości rzeczy ziemskich, której dowodem jest ten trup przed oczami. Założenie i podziały nie obowiazuja tutaj tak ściśle. jak w innych rodzajach mów. Sama mowa tehnać powinna gorliwościa o chwałe Boża i zbudowanie wiernych. Pochwała umarłych wymaga stylu poważnego, mocnego, a najbardziej naturalnego, któryby był organem powszechnego żalu. Kaznodzieja tam mówi za wszystkich. Zakończenia powinny być staranne, boleść mieć wiecej energii, smutek tłumaczyć sie żywiei, a cel główny obrócenia smutnego obrzedu na wieksza chwałe Boża i zbawienie słuchaczy, osiagać sie najtroskliwiej. Smutek dopuszcza tu trochę wymownego nieporzadku, okoliczności budujące z źycia i śmierci, słowa albo czyny umarłego bardzo tu sa na miejscu. Nieprzebrana jest mnogość przykładów mów takich S. Grzegorza Nanz. na śmierć Ś. Bazylego W., swojego ojca i siostry; Ś. Grzegorz Niss. na śmierć Pulcheryi; Ś. Ambroży na śmierć Satyra i Teodozyusza: Skargi po Annie Rakuskiej i Annie Jagiellonce; Wentury po Occonelu; Tryszkowskiego po zmarł. w Wilnie.

# TRAKTAT

o rozmaitych rodzajach kościelnego nauczania.

W wymowie kościelnej co do zewnętrznej formy, następne się odróżniają rodzaje nauczania: 1. Kazania. 2. Systematyczne wykłady nauki chrześciańskiej. 3. Homilie. 4. Parafialne nauki. 5. Przestrogi i upomnienia pasterskie. 6. Konferencye. 7. Przemowy (allokucye). 8. Czytania publiczne. 9. Missye i Rekolekcye. 10. Katechizmy.

### ROZDZIAŁ I.

#### O kazaniach.

Kazania są rodzajem kościelnego nauczania, w którem się najściślej przestrzegają powszechne prawidła krasomowstwa. Przedmiotem kazań mogą być wszystkie prawdy wiary i obyczajów. Treść, cel, okoliczności pojedynczego kazania nadają mu szczegółowsze nazwanie — stąd kazania dogmatyczne, moralne, passyjne, przygodne, sejmowe, pogrzebowe etc. Wszystkie tem się najszczególniej odróżniają od innych rodzajów nauk kościelnych, że się w nich ściślej przestrzegają prawidła o texcie, wstępie, założeniu, podziale, modlitwie, wykładzie części i domówieniu.

### §. 1. 0 texcie.

Że Chrystus Pan w nauczaniu textu używał, świadczy Ś. Łuk. IV, 16-21 pisząc: "I przyszedł do Nazareth, gdzie był wychowan, i wszedł wedle zwyczaju swego w dzień sobotni do bóżnicy: i wstał czytać. I podano mu księgi Izajasza Proroka. A otworzywszy księgi nalazł miejsce, gdzie było napisano: "Duch Pański nademną i dla tego mię pomazał, abym opowiadał ewangelią ubogim: posłał mię abych uzdrowił skruszone na sercu, abych opowiadał więźniom wypuszczenie i ślepym przejrzenie, żebym wypuścił na wolność znędzone i opowiadał rok Pański przyjemny i dzień odpłaty. A zamknąwszy księgi oddał słudze i siadł... i począł do nich mówić... i dziwowali się wdzięcznym słowom, które pochodziły z ust Jego."

Apostołowie, Ojcowie ŚŚ.. pierwotni kaznodzieje w opowiadaniu i wykładzie nauk Chrystusowych textów ś. Pisma używali, albo na rozpoczęcie mowy, albo na treść, albo na (rozpoczęcie) dowody. Zwyczaj ten używania textów pisma utrwalił Kościół ś., naznaczając wyjątki z ewangelij i listów,

perykopami zwane, z których do dziś dnia wyczerpywamy texta Używanie textów Pisma ś. w kazaniach budzi w słuchaczach należne dla ksiąg śś. uszanowanie, buduje ich tem związywaniem nauki kościelnej ze słowem Bożem pisanem, samego też kaznodziei przedstawia wiernym jako prawdziwego ministra, opowiadacza słowa Bożego. Ułatwia kaznodziei poczęcie wstępu, a słuchaczów zrozumienia i spamiętania całej nauki.

Text powinien: 1. wskazywać przedmiot nauki, nawet podział przedmiotu, jeśli nie wyraźny, to przynajmniej łatwy do wywiedzenia być tematem nauki, która mamy objaśnić, takim żebyśmy z wysłuchania jego zaraz wnieść mogli o przedmiocie nauki, a potem cała nauke przypomnieć z przypomnienia textu. 2. Text ma mieć naturalny stosunek z samvm przedmiotem – pożadana rzecz, ażeby ten stosunek wypływał z jego naturalnego znaczenia; nakrecanie textu, albo allegoryczne textu zastosowanie, byłoby ciemne, męczące, długie, a więc przeciwne warunkom jasności, prostoty i krótkości wstępów. 3. Text nie powinien być tak długim, żeby był trudnym do zrozumienia i spamiętania, ani tak krótkim, żeby oryginalnościa przeraził. 4. Powinien być wyłożonym prosto i wiernie, bez zbytnich peryfraz i wielolicznych aplikacyj, na co jeszcze nie ma miejsca we wstępie. 6. W kazaniach na niedziele i święta texta mają być brane z perykop; w kazaniach przygodnych, pogrzebowych i innych nauczania kościelnego rodzajach brane być moga ze wszystkich mieisc Pisma s. obu testamentów.

#### §. 2. 0 Wstępach.

Celem wstępu jest przygotować słuchacza, zaostrzyć więc jego uwagę, obudzić interes, nakłonić do dobrego przyjęcia tego czego się ma nauczać. Sumuntur exordia trium rerum gratia, ut amice, ut attente, ut intelligenter audiamus. Cicero. Ważne jest znaczenie wstępów w krasomówstwie: Sicut corpus capite, arbor radice et

flumen fonte indiget, ita et sermo proemiis. S. Chryzostom. Nieraz skutek całego kazania od wstepu zależy – po pierwszych miłych od mowy wrażeniach i dalej chetnie sie słucha - za mniej miłem pierwotnem wrażeniem, nastepuje uprzedzenie albo zrażenie – jeżeli się od razu nie obudzi inseres w słuchaczu, a da sie wyobraźni błakać, trud dalszego mówienia bedzie stracony. Nie w mowcach tak nie pociaga sluchacza jak skromność, i nie to tak nagle nie zraża jak zarozumiałość, pycha, pełność siebie, ton zuchwałości z brakiem wzgledu na osoby, albo przesada próżności. Skromność u mowcy podwaja wartość jego przymiotów i talentu, obleka wszystko prostota, nieci interes, jedna szacunek i życzliwość, wyraża wzglad dla słuchaczy. Potrzeba mowcom takiej skromności we wstępach: potrzeba więc w nich unikać mówienia o sobie, ani się chwalić, bo to próżność: ani sie znowu tłumaczyć z nieudolności, bo i to zpowu rachunek własnej miłości: potrzeba być na wstepie przedmiotem nie sobą zajętym – a nadto starać sie o zachowanie i innych warunków dobrego wstępu. Podług prawideł wymowy każdy wstęp dobry powinien być krótki, prosty, jasny, dokładny, stosowny do usposobienia słuchaczy i do przedmiotu.

Wstęp powinien być a) krótki, t. j. prosto i spiesznie iść do celu, zapowiedzieć i nakierować przedmiot mówienia a nie zaczerpywać ni dowodów, ni rozumowań, ni rzeczy ubocznych. Wstęp długi nuży słuchacza, uprzedza go i przeraża przewidywaną długością, rozwlekłością całej mowy, morduje uwagę, wyczerpuje siły umysłowe, któreby lepiej zaszczędzić dla samego przedmiotu. Strzegąc się zbytniej dlugości, potrzeba znów i przeciwnej ostateczności t. j. krótkości unikać. Prawidłem jest: ze między wstępem a samą mową potrzeba zachować stosunek jaki widzimy w postawie człowieka między głową a resztą ciała, między gankiem a resztą domu.

b) Prosty: t. j. że potrzeba we wstępie unikać wytwornych i świetnych figur, mocnych poruszeń i okazałych obrotów mowczych. W spokojnem usposobieniu, w jakiem

sie słuchacz na poczatku mowy znajduje, potrzeba mu spokojnego, prostego i skromnego wykładu przedmiotu, a jeśliby i wzruszeń potrzeba była, to nigdy mocnych, gwałtownych, Jako sie dzień nie od południa zaczyna, jak światło poranne słabe wprzód, nie rozpedzające pomroki nocy, stopniowo sie notem nowieksza — tak sie stopniowo powołuje i w mowie podnosi i przychodzi do wielkich działań krasomowstwa. Najwiecej powagi, najmniej ozdób i blasku, to charakter wstenów: gravitatis plurimum, splendoris et concinnitatis minimum. Cic. de orat. lib. 11. 317. Wytworność, któraby się wkradła do wstępu, podwójną sprawiłaby niedogodność: a) mowey, na którego nawlekłaby podejrzenie o próżność: b) słuchaczom, którychby umysł zneciła, rozproszyła, zniedołeżniła na słuchanie dalszej mowy gruntownej, któraby tyle ponet sztuki mieć nie mogła. Od głównego jednak prawidła o prostocie wstepów można odstapić: 1., jeśliby słuchacze byli pod mocnem wrażeniem od jakichś okoliczności zewnetrznych, dla tego tak sa wielbione wstępy Bossueta po król. Angielskiei, Flechier'a po Tureniuszu, skargi na pogrzebie kr. Anny. 2. Jeśliby same te okoliczności wymagały lub pozwalały wstepu ab abrupto, wstęp musiałby być patetycznym i utrzymywać się przez wielkie poruszenia. 3., jeśliby sam przedmiot mowy tak był interesującym, iżby nie potrzeba przygotowywać słuchacza do wielkich wzruszeń. Patetyczne a dobre sa wstepy ś. Chryzostoma o upadku Eutropiusza, Massillona o złym bogaczu. Ale to sa wyjatki, i rozmnazać ich nie potrzeba. Prostota we wstępach zawsze jest miła, oszczedność w ozdobach zawsze chwalebna, a patetyczność jest rzeczą trudną i osusza dalsze części mowy.

- c) Jasny: t. j. przedstawiać przedmiot obrany wyraźnie, czysto, ściśle, w sposób do pojęcia i zrozumienia łatwy. Mglistość we wstępach, że prowadzi słuchacza omackiem, że trzyma w niepewności, prędko go zraża.
- d) Ścisty, doktadny: żadna część mowy nie słucha się
   z taką krwią zimną i rozwagę. Jest to w naturze ludzkiej,
   że z pierwszych wrażeń sądzimy. We wstępie to najbardziej

mieszczą się zdolności mowcy, sąd ze wstępu zrobiony rozciąga się i do dalszej roboty.

- e) Stosowny do usposobienia słuchaczy, tak przypadającą do ich uczuć, iż go wszyscy radzi i chętni słuchają. Na to zaś kaznodziei potrzeba: 1) obok godności być starannym, żeby się nieco podobać, uniknąć uprzedzenia, okazywać wiele życzliwości i gorliwości o dobro słuchaczy. 2) pobożnym i starać się przekonać słuchacza, że nami poruszają nie cele ziemskie, ale pobudki wiary. 3) przedstawiać przedmiot stroną najlepszą, nie zachwalając go jak najwaźniejszy, ani się chełpiąc, iż go dokładnie wyłoży.
- f) Stosowny do przedmiotu, t. j. tak z przedmiotem związany, jak głowa z ciałem. Zawsze złym będzie wstęp, który się daje przyłożyć do wszystkich przedmiotów. Na ustrzeżenie się takiej ogólności, Cicero doradza wstęp pisać po ukończonej robocie. Słuszna to metoda, trzymali się jej wielcy mowcy.

Dawniej dwa niekiedy wypowiadano wstępy, jeden rozciągający się do *Ave*, *modlitwy*, drugi zawierający szczegółowy podział przedmiotu. Dzisiaj się na jednym przestaje i tego się trzymać potrzeba.

Wstęp gotuje się: 1) albo prosto, bez żadnej sztuki, wypowiadając to o co idzie; 2) albo z myślą zniewolenia słuchacza, kiedy kaznodzieja ma przed soba albo uprzedzenie, albo przesad, albo bład upowszechniony, albo przeciwnika do pokonania; albo 3) świetnie i okazale, gdy idzie o pochwałę Świętego lub bohatera wielbionego powszechnie; albo 4) wstęp nagły ab abrupto, gdy idzie o rzecz największej wagi, która sama obudza żywe uczucie czy boleści, czy wzgardy, czy oburzenia. (Wstęp hom. ś. Chr. do ludu Konstantyn. Haeccine ferenda'). Wstęp prosty nie prostackiego i rubasznego mieć nie powinien; wstęp jednający, zniewalający żadnego dowcipu coby obrażał prawdę i sprawiedliwość; wstęp świetny nie przesadnego, a nagły nie znowu coby pychę i gniew wyrażało. W usposobieniach słuchaczy szukać potrzeba prawidła, którego z tych wstępów używać. Obrawszy już rodzaj wstępu z wyjątkiem wstępów ab abrupto zwyczajnie się tak postępuje: wypowiada się text, wykłada, wywodzi się z niego przedmiot nauki, sam się przedmiot zarysowywa, wprowadzają się nań względy pod któremi go rozważać pragniemy, prowadzi się tak do założenia, podziału, kończy się modlitwą o łaskę Ducha ś. przez przyczynę Maryi. Niekiedy ku końcowi wstępu robi się odezwa do Biskupa, króla, albo poważnej osoby. Odezwy takie powinny być rzadkie, ambona bowiem jest na chwałę Bożą: in ecclesiis benedicite Deo. Ps. LXVII, 27. W odezwach tych strzedz się potrzeba pochlebstwa, to chwalonych zasmuca, ludowi się nie podoba, uwłacza charakterowi samego kaznodziei.

# §. 3. 0 głównej części wykładzie przedmiotu kazania (opuszcza się).

#### §. 4. 0 Domówieniu.

Najstaranniej obmyślana i wykonana być powinna ta cześć kazania. Chwila, która je kończy, jest stanowcza, trud tu najważniejszy, zwycięztwo i skutek od niego zależa. Tu przeto najżywiej nastawać potrzeba na słuchacza, ażeby uległ dowodom i wnioskom, tu z niego dostać potrzeba łze skruchy, przedsiewzięcie, obietnice, których kaznodzieja życzy dla zbawienia słuchacza. W domówieniu przeto niech mowa nie słabnie, niech w niej nie będzie cytat, wszystko tam owszem powiuno być mocne, żywe i przenikające. Quae excellunt serrentur ad perorandum, mówi Cic. 11. 314 de Orat. Hic, si usquam, totas eloquentiae fontes aperire licet, mówi Kwint. VI. etc. Tam niechaj się zapał podniesie, i niechaj skupi wszystkie wzruszenia nagłe, palace, wszystkie korzystniejsze zwroty, najmocniejsze wyrażenia, najśmielsze figury, najwybitniejsze obrazy. Na ten moment stanowczy, niech kaznodzieja oszczędza i glosu i zapału.

Domówienie, jeżeli nie zawsze, to najczęściej następne w sobie powinno mieścić części: I. Rekapitulacyę, t. j. treściwe powtórzenie głównych punktów kazania i głównych powodów na skłonienie woli, aby tak skupionemi siłami uderzyć raz ieszcze o wole i serce słuchacza, pokonać go, jeśli sie nie dał przekonać przez odosobnione dowody i pobudki. Si quis per singula minus moveret, turba valet mowi Kwintylian. Żeby takie streszczenie wywarło (taki) swój skutek, potrzeba: a) żeby było krótkie, nagłe, prawie niewidne, bo słuchacz znudziłby sie powtarzaniem jednychże rzeczy: ut memoria non oratio renovata videatur powiada Cicero, i już sie tu nie dowodzi, ale wola pobudza do tego, do czego sie chciało naklonić przez dowodzenie b) potrzeba w taka pobieżna rekapitulacye włożyć wiele mocy, zapalu i wielka rozmaitość obrotów, wprowadzić Zbawiciela, Świetych, mówić np. jeśliby się Sędzia najwyższy okazał w tem zebraniu, czembyśmy sie zasłonili?... ieśliby wiara św. Ś. Kościół mógł do was przemówić, cobyście usłyszeli?... Można przenieść słuchacza przed wieczność, sad ostateczny, albo go przedstawić na łożu śmierci, albo powołać przed Krzyż Zbawiciela, żeby sie przed Nim zeznał, jak wykładanej nauki używa. Niekiedy można prościej cała naukę streścić w słowach: Otwórzmy więc oczy a obaczmy... pocóż zwiekamy nawrócenie nasze... czegóż nam nie dostaie jeszcze?...

II. Obrok duchowny, t. j. wnioski praktyczne, nauki, postanowienia lepszego życia. Ś. Liguori szczególniej swoim kapłanom polecał takie postanowienia wprowadzać i wypowiadać w aktach skruchy z pamięcią, że to jest chwila, w której dobyć się mają westchnienia i łzy. III. Gorące zachęcenie, zniewolenie, któreby wszystkiemi sercami zatrzęsło, wzruszyło wszystkie sumienia, na ten cel użyć sił wszystkich, wszystkiego zapalu, wszystkiej mocy wymowy. IV. Modlitwy do Boga, Zbawiciela, lub Świętych, modlitwy o łaskę wypełnienia zrobionych przedsięwzięć. Tak OO. ŚŚ. kończyli kazania, tak kończyć, jeżeli nie zawsze jest rzeczą obowiązującą, to zawsze chwalebną. Znakomitsi kaznodzieje niekiedy kończyli parafrazą, którego miejsca Pisma św. albo hymnów Kościelnych np. Ave maris stella, Salve Regina, Miserere, De profundis, Dies irae etc.

W domówieniach powinniśmy jeszcze dwie następne

zachować uwagi: 1-sza, żeby nie kończyć kazania nagle, to bowiem teatralny effekt, rzadko się na ambonie udaje, częściej zaś śmieszy; i znowu unikać niby końców fałszywych, po których znów mówimy, jeszcze mówimy, to bowiem i męczy i nudzi. 2-ga, ażeby do nieskończoności urozmaicając domówienie, zawsze je kończyć życzeniem lub nadzieją wiecznego szczęścia, nigdy na postrachach i grożbach.

## §. 5. Czy czesto potrzeba mówić kazania.

Kazania sa najuroczystsza forma opowiadania słowa Bożego, potrzebaby je mawiać rzadziej, niż się zwykle mawiaja. U nas gdzie tak kwitła wszelka wymowa, mawiano kazania na dworach królów, na seimach, w obozach, w katedrach miast wiekszych, w przygodnych uroczystych zdarzeniach. I kazania dobrze przygotowywane, wypowiadane z gorliwościa, namaszczeniem, kruszyły grzeszników, ożywiały wiare i podnosiły. W okolicznościach, zaś mniej uroczystych, po parafiach, na missyach, rekollekcyach, nabożeństwach postnych innych kształtów kaznodziejstwa używano. Później ta forma najuroczystsza (kazania) braną być poczęła za forme powszechną - to spowszechniło kazania, odjeło im moc, przerzadziło używanie innych ksztaltów naucza nia, bo doszło powoli do tego, że kler świecki na parafiach tylko mawiał kazania. Tymczasem widzimy, że ani ŚŚ. OO. tym zawsze ksztaltem mawiali, ani tak wszędzie i zawsze mawiali znakomitsi Kaznodzieje nasi, że i lud miejski przed którym się najczęściej prawią kazania, pod względem wiedzy i umienia o wierze jest nieraz niżej od ludu wiejskiego. któremu parafialny kapłan proste podaje nauki; że katecheci i missyonarze przez swój prosty i łatwy sposób uczenia, wiecej dusz nawracają od tych wykwintnych kaznodziei, których za medal i wzór obieramy dla siebie. Jeżeli przyzwoita rzecz, ażeby i słowo Boże podawane było niekiedy w formach krasomowczej wymowy, to tak je podawać w szczególnych tylko zdarzeniach i przed wyjatkowa publika należy. W zwyczajnych zaś okolicznościach lepiej się do innych form opowiadania słowa Bożego uciekać — dlatego o innych jeszcze kształtach mów kościelnych mówić i dowiadywać się nam trzeba.

#### ROZDZIAŁ II.

# O systematycznym i ciągłym wykładzie nauki chrześciańskiej.

Przez systematyczny i ciągły wykład chrześciańskiej nauki rozumiemy ten sposób uczenia, w którym przedmioty wiary porządnie uszykowane wyjaśniają się wiernym, w którym się opowiada: 1) historya religii od pierwszych jej zawiązków w raju, aż do zupełnego jej rozwinienia i udoskonalenia przez Chrystusa Pana, w którym się wykłada; 2) w co mamy wierzyć; 3) co pełnić obowiązani (przykazania Boże, Kościelne obowiązki stanu); 4) czego unikać; 5) jakiemi się dobrami wiary zasilać (o Sakramentach); 6) o co prosić. Obiegając około takiego planu lub podobnego, łatwo znajdziemy powód do przetraktowania o ofierze Mszy św., obrzędach kościelnych, praktykach pobożnych i wszystkiem co do całości nauki i ubezpieczenia zbawienia wiernych przydatnem by jeszcze być mogło.

#### §. 1. O ważności takiego kursu nauki chrześciańskiej.

Ze wszystkich rodzajów kościelnego nauczania niewątpliwie kurs taki chrześciańskiej nauki jest najpożyteczniejszym, najpotrzebniejszym i najbardziej zajmującym.

 Jest najpożyteczniejszym — potwierdziło to doświadczenie tych, którzy się temu oddawali. Nie ma na świecie nauki, którejby się nie starano systematycznie wykładać. Sama tylko religia, nauka nauk, zostawiona najczęściej na dorywcze pojedyncze jej prawd wykłady. Bo pominawszy gdzieś tam w szkołach duchownych systematyczny wykład wiary, jak się lud nasz uczy Religii? W dzieciństwie daje sie mu krótki katechizm, którego sie na pamieć, nie rozumiejac uczymy, a potem nie czytamy już i nie słyszym, chyba z kazania, i to w oderwanych prawdach wiary. Byloby wiec wiec do życzenia, ażeby w Kościele systematycznie nauczano o wierze od pierwszych jej zasad, aż do najwyższych prawd i tajemnic. Taki kurs o wierze dałby poznać wiernym, wspaniały ogół, całość Religii, jej dzieje, jej dogmata, jej prawidła moralne i usposobiłby przez to do korzystniejszego słuchania innych rodzajów nauczania, skupiłby przedmioty wiary, pobudki wierzenia, podałby oreż na jej obrone. Toby się na wiele przydało, toby też wiele trudności do konfessyonału usunelo, które rozmnaża brak nauki wiary w penitentach, toby ożywiło jeszcze uwielbienie i miłość dla Religii, której prawdy, razem wziete składaja ogół tak doskonały, całość tak związaną, szykowną, że jej bez zachwycenia nie można rozważać.

2) Jest najpotrzebniejszy — bo to jest jedyny sposób nauczania o wierze i schodowania ludu prawdziwie i gruntownie w niej oświeconego. Bo nie jest to znać Religie, znać jej niejako szmaty, oderwane kawały i wyjatki. Do gruntownej znajomości Religii potrzeba znać jej całość, stosunki pojedynczych jej części, względy rozróżniające, prawdy zasadnicze, które to wszystko w jeduę całość łacza -- tak tylko dojdziemy do zrozumienia Bożych zamiarów nad nami. Tak i nie dobrze uczyłby o wierze, ktoby opuszczał wykład całości wiary, w każda niedziele traktował tylko prawdy oderwane, a i w nich jeszcze względy szczególne - dwadzieścia lat słuchajac takich nauk i kazań, nie nauczymy się tak jak nam potrzeba wiary. Bo pominawszy brak związku w nauczaniu takiem, niepodobna żeby się w niem nie opuszczały czasem najważniejsze prawdy. Doświadczenie nas przekonywa, że w wielu parafiach przez 10, 20 lat ni razu nie słyszano nauki o S. Trójcy, Wcieleniu, o Sakramencie małżeństwa, Ostatniego namaszczenia, o aktach wiary, nadziei, miłości, o modlitwie Pańskiej. Stąd idzie, że i najpilniejsi słuchacze kazań, nie umieją religii, stąd idzie, że trud kazywania jest bezskuteczny. Kaznodzieje, przypuszczają, że lud jest nauczony o wierze, a przypuszczenia tego na czem oprzeć nie mają, a lud łaknie oświecenia się o wierze, którego z kaznodziejstwa nie dostaje — stąd i niesmak do słowa Bożego, które do potrzeb dusz wiernych nie trafia.

3) Najbardziej zajmujący. W czasach kiedy systematyczne nauczanie religii jest rzeczą tak rzadką i między ludem i między klasą wyższą, ten rodzaj wykładu wiary byłby bardzo zajmującym. Nowość formy pociągałby powszechną uwagę. Ogół nadto wiary ukazywamy wiernym, piękne opowiedzenie faktów na których się wiara gruntuje, lub z których się składa, we wszystkiem zachowany ład i porządek, wszystko to złożyłoby bogatą treść, żywotniejszą, plenniejszą, bardziej zajmującą, od tych żle gotowanych kazań wielosłownych a jałowych, z których w naszem kaznodziejstwie najwięcej.

## §. 2. O sposobach urządzenia takiego kursu nauk chrześciańskich.

Po pracach i przykładach Gauma, Guillois z katechizmem Trydenckim i Pougeta i jeszcze pomocniczemi teologicznemi dziełami pod ręką, z gorliwością i ochotą do pracy, nie trudno dziś kapłanowi ułożyć taki kurs nauki chrześciańskiej. Porządek i jasność powinnyby być warunkami takiego kursu. A potrzeba porządku na obmyślanie miejsca tylu prawidłom, na połączenie jednych z drugiemi, na okazanie cudownej jedności we wszystkich prawdach, na wydanie pięknego ogółu religii. I jasności potrzeba, bo skutek tu cały zależy od tego, żebyśmy byli zrozumiani. Wstępem dla takiego rodzaju nauczań za każdym razem mogłoby być streszczenie tego, co się powiedziało uprzednio, ażeby to co się dołoży, znowu do całości dodało, i t. d. Ustępy dla obudzenia pobożności, poprawy obyczajów, są i godziwe i pożyteczne,

byle nie zrywały tej nici wszystko w jedną całość wiążącej; domówienia mają być żywsze i stosowne do wyłożonego już przedmiotu. Kursa takie można przerywać z powodu nastających uroczystości, a w nie mawiać i kazania i nauki i korzystać z tych pór i dni zbawienia — przerwy takie urozmaicają nauczanie, a po przerwach znowu do kursów powracać.

#### ROZDZIAŁ III.

#### O Homiliach.

Ωμωνα, conversatio, colloquium, rozmowa. Homilia jako rodzaj kościelnego nauczania od najdawniejszych czasów była w Kościele. Bywało w pierwszych wiekach, że lektor przez czas pewien czytał Pismo ś., poczem Biskup głos zabierał, wykładał czytane miejsca, wywodził praktyczne nauki albo na wszczepienie cnót chrześciańskich w obyczaje ludzi, albo na wyplenienie z życia wiernych występków pogańskich. (Apolog. s. Justyna 2. p. 28. 167). Niekiedy brał jeden wiersz pisma i z niego wywiódł naukę, niekiedy brał wierszy kilka, a czasem wszystko czytane objaśnił. Pracowity urzad Biskupa w pierwszych wiekach nie dawał mu czasu do metodycznego opracowywania kazań, podług ich dzisiejszego pojęcia. Czasy też prześladowań zmuszały Pasterzy do pośpiechu nauczania o istotnych i najważniejszych prawach i prawdach wiary. Homilie zaś pozwalały w jednej nauce mówić o wielu przedmiotach, a przez to i stosowniejsze były do wieków, w których meczeństwo codzień groziło Pasterzom i wiernym. Potem, sposób nauczania Homilij jest najwłaściwszem opowiadaniem słowa Bożego, bo tam tyle tylko Biskup ze swego przydawał, ile była potrzeba, czy żeby wyjaśnić słowo Boże, czy żeby je przenieść do serca słuchacza, albo mu je uczynić światłem i prawem życia.

Nadto w nawracanych do wiary bywali prostaczkowie, dzieci, nieumiejętni, i ten sposób nauczania był dla nich dostępniejszy. Jeszcze powszechniej się brali Biskupi tego sposobu uczenia, że przezeń razem uczyli i wiary i obowiązków i samegoż Pisma ś. Wszystkie te wywody upowszechniania się rodzaju homilijnego nauczania, są razem i dowodami jego użyteczności.

W nauczaniu za Ojców ŚŚ. prawie same na początku widzimy Homilie; wiary ich najdujemy u ś. Ambrożego, Grzegorza W., ś. Chryzostoma, w Ewang. ś. Mateusza i jeszcze ś. Bazylego, Efrema, Augustyna, Hieronima etc.

Homilia jest to jasny, pobożny wykład Ewangelii lub Epistoly z zastosowaniem moralnem dla zbudowania słuchaczy. Dwa warunki składaja Homilie: wykład (peryfraza, objaśnienie) i nauka (zastosowanie, upomnienie, zachecenie moralne). Jakkolwiek Homilia jest sposobem nauczania łatwiejszym od innych rodzajów mów kaznodziejskich, żeby jednak była pożyteczna, potrzebuje wiele myślenia i pracy. Że jest naprzód wykładem Pisma ś., wymaga starannego zastanowienia się nad textem wykładanym, nad textami na które szczególna obraca uwagę, i nad rodzajem wykładu; wyklad bowiem miejsc Pisma s. może być literalny, moralny, duchowny. Na wykazanie sensu literalnego potrzeba określić czas, okoliczności, zdarzenia, objaśnić słowa, jeśliby co trudnego miały, odwołać się do starego przymierza, jeśliby stamtad potrzeba światła na rozjaśnienie miejsca, starać się o jasność, krótkość, precyzyę. Na wyłożenie sensu moralnego i duchownego, wybierać względy najprostsze, najpobożniejsze i najstosowniejsze do słuchaczy, strzedz się wykładów naciaganych, allegoryj za daleko posunionych. Że jest i zastosowaniem moralnem nauki do potrzeb słuchaczy, wymaga znów po kapłanie znajomości ludu, jego potrzeb i umiejętności zastosowania się do nich, przez zachętę, żywe, mocne, ozdobne nawet.

Składowemi częściami Homilij bywają: a) wstęp, w którym albo powody wyboru przedmiotu, albo obyczaje dawne, albo obecne, albo ogólna która prawda, mogą za treść po-

służyć; b) miejsca ś. Pisma, które się wykładają (podług tego jak wyżej); c) zastosowanie; d) zachęty; e) zakończenie, albo przez zsummowanie całej nauki, albo przez radę jaką, albo przez jaką apostrofę, namowę. Przymiotami dobrych Homilij w części nauczającej są: krótkość, wiedza, głębokość, precyzya; w części praktycznej: prostota, naturalność, utylitarność. W nauczaniu homilijnem wiele użyteczności może przynieść uczoność, ale więcej cnota i doświadczenie mówiącego. W homiliach mawianych przez nlodych kaznodziejów naturalniej przemaga praca naukowa; w homiliach przez dojrzalszych kaplanów, naturalniej przemaga strona moralna i doświadczenie.

Rodzaje Homilij. I. rodzaj. Jeśli sie cała Ewangelia sprowadza do jednego przedmiotu, nie zawsze zrobić to pozwoli perykopa. Tak Ewangelie o synu matnotrawnym cała wyłożyć można około przedmiotu o nawróceniu się, a w tym przedmiocie obejrzeć a) nieszczęścia ducha, który się od Boga oderwał; b) uczucia, z którem trzeba do Boga powracać; c) dobroć Boga dla szczerze nawracających sie. Homilie. w których można jeden założyć i utrzymać przedmiot, a utrzymać przez wszystkie miejsca perykopy, sa najpiekniejsza forma kościelnego nauczania. Tak w Ewangelii o Magdalenie można rozważać jej grzech, pokutę i zjednoczenie się z Bogiem. W Ewangelii o Chananejskiej kobiecie: pobudki, przymioty i skutki modlitwy; w Ewangelii o złym bogaczu: próżność, pychę, zmysłowość i jej ukaranie; w Ewangelii o Farvzeuszu i Celniku: pokorę i pychę — w paraboli o nasionach: potrzebe i użytku słowa Bożego, przeszkody i sposoby korzystania. II. Rodzaj Homilii będzie, jeśli się dwa, trzy miejsca wybiorą stosowne do enoty, którą chce kaznodzieja przypomnieć, albo do wystepku od którego chce odnieść, a inne niestosowne do obranego przedmiotu opuszcza. III. Rodzaj Homilii jest, jeśli się Ewangelia od początku do końca wykłada w pierwszej części, a w drugiej robią się zastosowania, dają upomnienia, zachety, jest to rodzaj ś. Chryzostoma. IV. Rodzaj jest, w którym poosobno wykłada się każde miejsce perykopy, robia się zastosowania

moralne, a tak skończywszy z jednem, bierze się za drugie i dalsze. Rozbieranie z osobna miejsc Pisma ś., różności przedmiotów, a ta da powód do natrącenia o wielu prawdach, cnotach, występkach, tak że każdy ze słuchaczy coś znajdzie dla siebie. Niedogodnością tego rodzaju homilij jest, że żadnego przedmiotu głębiej wytraktować, i na nie mocniej nastać nie można.

Na przygotowanie się do homilij potrzeba: 1) przeczytać i zrozumieć perykopę, a więc 2) wziąć komentarz i z jego pomocą wszystko sobie wyjaśnić; 3) obrać jeden z czterech wyżej określonych rodzajów; 4) przeczytać na toż miejsce homilię Ś. Chryzostoma lub innego Ojca Ś., lub Wujka; 5) rozstawić przedmiot; 6) postarać się, żeby sam plan był dobry; nadto 7) trzeba się modlić; 8) samo zastosowanie obmyślać i opracować; 9) strzedz się gadulstwa, starać się wiele w niewielu słowach powiedzieć i nie po to żeby zrobić wzmiankę, ale żeby całą zostawić prawdę lub radę.

U nas najgłówniejsze homilie są Białobrzeskiego i Wujka w jego Postyllach większych i mniejszych.

## ROZDZIAŁ IV.

# O prostych, parafialnych naukach.

Nauki takie francuzi nazywają *Prônes*, z greckiego προσαον (miejsce przed Kościołem albo sanctuarium). Greckiem tem słowem oznaczano dawniej naukę wypowiadaną bądź Katechumenom, bądź wiernym w nawie kościelnej. Dziś słowo to u Francuzów ma różne znaczenie: 1) oznacza tę naukę, którą drukowaną w rytuałach Biskupi każą odczytywać przed ludem; 2) bierze się za nazwę ogólną wszelkiej kościelnej nauki podawanej ludowi; 3) właściwiej zaś i ściślej oznacza krótką, prostą, niedzielną naukę, podczas mszy ś. parafialnej o prawdach wiary lub obyczajów. My taką formę

kościelnego nauczania, nauka parafialną zowiemy. Nauka taka tem sie od Homilii różni, że nie Pismo ś., ale jeden wybrany przedmiot dogmatyczny lub moralny wykłada. Różni sie też i od kazania, że nie tyle obowiazuje do przestrzegania retorycznych prawideł, że nie wzgledy której prawdy, ale sama prawde jak najdostepniej wykłada, i jest to niejako mowa ojca do dzieci, nauczyciela do uczniów, w którei nie ogłada krasomowcza, ale korzyść wiernych duchowna na pierwszym jest względzie. Nauka tak pojmowana niekiedy jest użyteczniejsza od kazania, jako z rodzaju swojego prostsza, dostępniejsza mniej ukształconym, rzemieślnikom, ubogim, właściwsza do religijnego oświecenia mass. Czesto też użyteczniejsza od homilii, bo nie rozsypując uwagi na wiele przedmiotów, mocniej ja skupić może na przedmiocie obranym, głebiej go rozpatrzyć, mocniej przekonać, ściślejsze wyprowadzić nastepstwa.

Żeby taka nauka miała te, jaka może mieć wielka użyteczność, potrzeba: 1) wcześnie się na nią i starannie gotować, że jasność jest jej warunkiem, a szczegóły obyczajowe, a pobożne namaszczenie tak pożadane, gruboby sie mylił, ktoby myślał, że takie rzeczy prędko się zdobywaja, że nastepnie o takich naukach dość w wigilię pomyśleć. Kaznodziejstwo bez przygotowania nie zaspakaja sumienia Pasterza, i obowiazku kochania wiernych, a starannie i dobrze uczyć, toć to jest miłość. 2) Ponieważ takie nauki sa środkiem oznajamiania wiernych ze wszystkiemi prawdami wiary i powinnościami chrześciańskiemi, potrzebaby się starać wyłożyć u nich wszystkie prawdy i obowiazki: najwiecej zaś wrażać i przypominać co najważniejsze, jakoto: prawdy ostateczne -- pamięć na Boga, pobożność ku Najśw. Sakr., N. Pannie, ochotę do cnoty, częste spowiedzi, komunie, miłość bliżniego z darowaniem uraz, znoszeniem wad. zamiłowaniem domowego pokoju, słodycza obcowania, unikaniem obmów, przeklęctw, gniewów, kłótni, nastawać na nadużycia, częstsze występki, nałogi, jak ś. Ambroży nastawał na lichwe, ś. Chryzostom na gniewy; albo zatem praktyki cnót, jak tenże Święty jałmużny zalecał. 3) Co do zewnetrznego kształtu tych nauk nie wiele się troszczyć potrzeba. Od przeczytania Ewangelii przechodzić prosto do przedmiotu; tekst, wstęp, podziały nie są tu rzeczą konieczną: — jak nie na miejscu byłyby tu rozumowania sztuczne, wyszukane dowody, gwaltowne poruszenia, styl wytworny. Natomiast tu potrzeba co najwięcej uczucia, objaśnień, gorących zachęt, szczegółów obyczajowych, prostoty i gładkości wysłowienia. Kończą się zwykle takie nauki zaleceniem praktyk pobożnych, sposobów postępowania. Nauki parafialne są jako pokarm duchowny rozdany wiernym na tydzień, żeby się nim do przyszłej niedzieli żywili. Może też pasterz i zapytywać i pilnować, jak go lud używa. Kaznodziejstwo wszystkich narodów ma piękne wzory takich nauk parafialnych. U nas słynęło z nich wielu, a z zostawionych w druku pamiątek słynniejsi są XX.: Waluszewicz, Woronicz, Antoniewicz.

#### ROZDZIAŁ V.

# O przestrogach i upomnieniach Pasterskich.

Ważnym środkiem do poprawy obyczajów i pomnożenia dobra duchownego są odezwy i upomnienia gorliwego Pasterza. Robią niekiedy na słuchaczach większe od kazań i nauk wrażenia, bo dotykając żywych okoliczności miejscowych, i silniej się wrażają w pamięć, i mocniej zaprzątają sumienia, i bywają przedmiotem ogólnych czy familijnych narad. Ażeby takie przestrogi, czy upomnienia pożądany skutek przyniosły, potrzeba się nad niemi dobrze zastanowić i pytać u siebie: 1) Czy powód do nieh dość ważny, bo przestrogi i upomnienia od błahych powodów tracą skuteczność. 2) Czy można się spodziewać dobrego przyjęcia, bo inaczej lepiejby milczeć. 3) jak je podamy? jasno? dokładnie? bo upomnienia ciemne, niedokładne obudzą krytykę, wysłuchane

nie będą, złego więcej, niż dobrego narobią. 4) Jakbyśmy sami chcieli, żeby do nas w tej treści mówiono, na to, żebyśmy chętnie i skutecznie słuchali. Od zastanowienia się nad tem zależy skuteczność tego rodzaju odezw upominających, z któremi nigdy nie trzeba się spieszyć, nigdy nie wypowiadać w pierwszem poruszeniu, ale spokojnie, z rozwagą.

Dobrze się zastanowiwszy nad mającem się zrobić upomnieniem, przestrzeżeniem, gorąco się też pomodliwszy, wejść na ambonę, z dobrocią i powagą przygotować uwagę słuchaczy; mówiąc, np.: przestrzedz was dziś winienem; upomnieć w interesie własnego dobra waszego — przyjmcie to z powolnością odpowiednią temu przywiązaniu, z jakiem to wam przekładam. Przyjmcie to sami i opowiedzcie tym, którzy mię słyszeć nie mogli i t. d., potem opowiedzieć krótko o co rzecz idzie, krótko, bo rozwlekłość to osłabi — poprzeć to dowodami bez wymówek, groźb i łajania. Powiedzieć, jak postępować lepiej, jak nas do tego obowiązuje pamięć na Boga i Jego sąd, wzgląd na dobro społeczne i własne, wzgląd na nagrodę, lub karę, we wszystkiem łagodząc gorycz wymówek, przez słodycz i wdzięk miłości.

Jeśliby upomnienie dobrze było przyjęte i dawało nadzieję poprawy, oświadczyć swoją radość i zadowolenie. Te słowa zachęty pociągną serca i na raz drugi przygotują powolność. Jeśliby się upomnienie nie powiodło na razie, po pewnym przestanku i wielu oto modlitwach do Boga, znowu je w przyjaznej powtórzyć — przypomnieć o tem w spowiedziach, w wizytach, towarzystwie — dowieść tem, że się przedsięwzięcia nie zarzekło, że na nie z umiarkowaniem, a i stałością nastajem.

Przestróg i upomnień zgoła nie dawać w interesach osobistych, ni w przedmiotach, któreby kogoś pojedyńczo zniesławić mogly, ni przeciwko grzechom tajemnym, których odkrycie zgorszyłoby, alboby do podejrzeń powiodło, ni w świeżych jakichś zboczeniach familijnych znajomych w ostatnim tygodniu. Choćby się nawet publiczne stało zgorszenie, to jeszcze nie powód do upomnienia z ambony. W upominaniach trzeba przewidzieć, czy uwaga nie zjątrzy

raczej, niżli poprawi; a jeślibyśmy już na tem stanęli, że trzeba upomnieć, nie przesadzajmy wtenczas, nie unośmy się, strzeżmy się słów gorzkich, markujmy się w samej nawet gorliwości, u stóp Krzyża namyślajmy się, co mówić, albo się u roztropnych a doświadczonych współkapłanów poradźmy. Upomnienia nie powinny być częste assueta vilescunt; natomiast podawane w porze stosownej, kiedy nunc et hic wprowadzone być mogą w praktykę.

#### ROZDZIAŁ VI.

# O Konferencyach.

Konferencye dawniejszego kształtu były to nauki kościelne podawane w rozmowie. Najnaturalniejszy ten sposób nauczania używany był w pierwszych Chrześciaństwa wiekach — (Diction de Frevona art. Homilii). Biskupi zapytywali u wiernych i sami byli pytani. Kształtu tego nauczania do rozmaitych używano celów: były więc Konferencye zakonne, jak to widać z pism Kassyana i Ś. Bazylego, a których wzór najpiękniejszy zostawił potem Ś. Wincenty a Paulo w Konferencyach, jakie miewał z zakonnikami swoimi i siostrami miłosierdzia. Konferencye duchownych podczas Synodów, Missyj i zwyczajnych zebrań, na których prawem było: in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus charitas. S. Aug. Konferencye z Heretykami i Konferencye dla ludu, mniej dziś używane a dawniej chetnie uczęszczane, słuchane ciekawie, (bo pytania i odpowiedzi w przedmiotach żywotnych budza interes, skupiają uwagę), uważane za pożyteczne, iż dawały powód do przystępniejszego traktowania religijnych przedmiotów, do wejścia w szczegóły, że służyły za dobry środek do upamiętania i poprawy grzeszników, że forma swoja urozmaicały nauczanie kościelne.

Konferencye jak inne nauczania kształty miały swoje prawidła. Potrzeba w nich było unikać: 1) wyrażeń dziecinnych, grubych, pobudzających do śmiechu, mogacych w jakikolwiek sposób uwłoczyć powadze kaznodziei, albo przeszkodzić zbudowaniu słuchacza: 2) unikać zbijania takich zarzutów, których wyprowadzenie mogłoby być niebezpieczne Indowi, badż dla rozciekawiających i gorszących własności zarzutu, badź dla niedołeżnego jego zbijania. Najwłaściwszemi przedmiotami Konferencyj sa wybiegi, które namiętność wymyśla przeciwko obowiazkom -- szczegóły Decaloga, części Sakr. Pokuty, obowiazki sprawiedliwości, a tam restytucye, skutki kontraktów, kwestve moralne, przypadki sumienia, dzienne wreszcie czynności; 3) Kaznodzieja rozpoczynał Konferencye przez tekst, który rozwijał jak we wstepach zwyczajnych, łączył z obranym przedmiotem, a jeśli kilka Konferencyj wypowiadał, to każda dalszą poczynał od krótkiego powtórzenia treści uprzedniej, aby ją z nową połączyć, ukazać ważność i użyteczność przedmiotu na obudzenie uwagi słuchacza, dzielić na dwie, trzy kwestye główne; np.: mówiac o spowiedzi z całego życia, zapowiada rozpatrzyć: a) czy wszystkim użyteczna; b) czy dla wielu konieczna; c) czy możebna, podobna każdemu. Po takim wstepie dla lepszego wyjaśnienia wyzywa Interlokutora, aby mu z cała swoboda zadawał pytania o tym przedmiocie. I wtenczas się właściwie konferencyjna rozmowa poczynała. Powinności Interlokutora były: 1) zadawać pytania wprzód umówione, ażeby prawdę nie narazić na słabą obrone; 2) nie podawać pytań krótkich, suchych, ale je wykładać jasno, ażeby lepsza dać odpowiedź; 3) pytaniom dawać taka forme, jakaby dawał sam słuchacz, żeby tak obudzić wieczność do odpowiedzi; 4) oświadczać się z chęcią nauczenia się, poznania i wypełnienia prawdy. a po odpowiedzi powtórzyć na znak, że się ją zrozumiało, podziękować, wyrazić te dobre chęci i postanowienia do których chce doprowadzić słuchacza; 5) pytania dawać w porze i w miejscu, ażeby wespół z odpowiedziami złożyły jednę całość nauki; 6) wolno dla obudzenia większej ciekawości pomieścić w pytaniach trochę dowcipu. A obowiązki kapłana

mówiacego Konferencye były: 1) pytania powtórzyć, nawet wyłożyć słuchaczom, a potem dać odpowiedź jasna, przekonywającą, stanowczą, udowodnić ja przez Pismo Ś., Ojców ŚŚ., przekonywania, podobieństwa, przykłady: 2) po skończonej odpowiedzi zapytać interlokutora czy zrozumiał i zachecić do pytań dalszych; 3) znów odpowiadać stylem płynnym, mniej podniosłym, niż w kazaniach, staranniejszym niż w katechizmach. nigdy niedbałym; 4) na zakończenie Konferencyj zsumować wszystko, określić obowiazek, zachecić do wejścia w siebie, zastanowić się jak się dotad wykonywało, jak sie ma lepiej dopełniać. Domówienia same robić ozdobne i żywe. Ani ciagle, ani zbyt czesto nie używać konferencyj, szukać dla nich pór właściwych. Chevassa, Daniel z takiego rodzaju Konferencyj słyneli. W ostatnich czasach pojawili się mowcy, którzy choć troche zewnetrzna forme Konferencyj zmienili, użyli przecież tego kształtu Kościelnej wymowy na wiele dobra w Kościele. Po pracach z pomoca tego kształtu wymowy Dowgirda, Hołowińskiego, a we Włoszech Wentury, a we Francyi Lacordair'a, Feliksa Konferencye wielki urok naprzód zrobiły. Apologia wiary, Kościoła, ukazywania w Kościele i wierze dzieła samego Boga, rada od Kościoła i wiary na potrzeby wieku, to ich treść, zamiar. I forme z tych przykładów widzimy, wstępy, założenia jak w Kazaniach; rozmowa opuszczona, swoboda w rozszerzeniu przedmiotu, ścisłość w wykładzie we wnioskach, mowa czysta, jasna, domówienie żywe. Jeżeli zaś forma dla Konferencyj nigdzie nie jest najściślej określona, to za to więcej miejsca natchnieniu. Kaznodziejstwo jest siewbą różnego ziarna.

Kaznodzieja jest rolnikiem — ostrożności swoich dopełnić powinien, ziarno ma być przebrane, grunt przeorany, tem siać w Imię Boże, i Bogu resztę zostawić — On jest, co dawa wzrost i pomnożenie.

#### ROZDZIAŁ VII.

# O allokucyach, przemowach.

Wszystkie allokucye, przemowy jakkolwiek różnych celów i treści, to mają wspólnego, że nie potrzebują ni wstępów, ni podziałów, ni domówień, że nie przyjmują ni szerokich rozumowań, ni długich okresów, ni gwałtownych poruszeń, ni figur wykwintnych — właściwa im krótkość od tego wszystkiego uwalnia Każda z takich przemów, wedle swojego przedmiotu i celu ma mieć właściwe sobie postać i polor.

- 1) Jeżeli zamiarem przemowy jest powitać Biskupa, wyzytującego parafie, przemowa powinna być gładka, ozdobna bez przesady, krótka, ograniczająca sie mała liczba pojeć żywych, wzruszających: jeśliby też miała pochwalać, pochwała niech będzie oględna, pamiętać potrzeba, że nic trudniejszego jak dobrze pochwalić - zwyczajne zaś pochwały najczęściej to obrażają stronność, to jątrzą i pobudzają do krytyki. Mowa taka witajaca ma w sobie zawierać: a) wynurzenie radości z przybycia duchownego Ojca, przedstawiciela Chrystusa w dvecezyi, szafarza łask Bożych, następcy apostołów; b) wyłożenie religijnego stanu parafii odwiedzanej przez Pasterza; c) przedstawienie rzeczy, zdarzeń, wypadków dla zaradzenia, poprawienia. Jeśliby szło o powitanie nie Biskupa, ale inszej jakiej znakomitej osoby, pochwałe natenczas połaczyć potrzeba z inna jaka użyteczna prawda, a zawsze krótkościa bronić się od jakichś rzeczy ogólnych i pochwał niezgrabnych.
- 2) Jeżeli zamiarem przemowy jest przygotować, zachęcić wiernych do którego święta, obrzędu, Sakramentu, albo do wzięcia udziału w jakiemś przedsięwzięciu, albo do wypełnienia któregoś obowiązku, odezwa powinnaby być jako mowa ojca do dzieci tkliwa, naturalna, krótka, pełna mocy, namaszczenia. Zawiera zaś w sobie: 1) wykład pobudek na których się opiera potrzeba, waga i korzyść rzeczy zaleca-

- nej; 2) ukazanie sposobów i środków na dobre jej wypelnienie.
- 3) Jeżeli zamiarem przemowy jest powinszować wiernym którego dobrego dzieła, potrzeba już tam jakiegoś entuzyazmu, ciepła, wylania. Należy tam: a) pochwalić wiernych, bo i sprawiedliwa jest chwała dobrej woli, odwagi, którzy się okazali dobrymi chrześcianami, wiara to im przyznaje, a więc i Bog nagrodzi, i niebo się z nich uraduje; b) oprzeć na tem nadzieję jeszcze większego dobra, którego się spodziewa od wiernych parafii zbudowanych takim przykładem.
- 4) Jeżeli zamiarem przemowy jest wytłumaczyć, rozwinąć który punkt wiary np.: obrzęd który, modlitwę którą, mowa ma być prosta, jasna, naturalna, najprzystępniejsza do pojęcia, a zawsze krótka, ażeby nie znudziła słuchaczy.
- 5) Jeżeli przemowa chce upomnieć, poprawić, wtenczas powinna zachować wyżej przywiedzione prawidła i upomnienia.

#### ROZDZIAŁ VIII.

# O publicznem czytaniu.

Czytania publiczne są też ważnym środkiem kościelnego nauczania. Dla kaznodziejów są wyręczeniem, pomocą, ile razy powinności zarządu i inne kapłańskie nie pozwalają im przygotować nauki na wszystkie zebrania wiernych, na Summę, Nieszpory. Dla wiernych są urozmaiceniem nauki, zabiegają niesmakowi ze zbytniego oswojenia się ze słuchania jednej i tejże osoby. Dla wielu mają wyższą powagę, od powagi paraf. kapłana, zwłaszcza jeżeli on sam wskaże, że książka z której się wybierają ćwiczenia, wydana jest przez ludzi rozumnych a potwierdzona przez Biskupów. Żeby takie czytania należny przyniosły pożytek, potrzeba: 1) wy-

bierać czytania zastosowane do potrzeb i ukształcenia wiernych — z wybranych powyrzucać co niepotrzebne, subtelne rozumowania, niapotrzebne szczegóły, wyrażenia nietrafne etc. 2) Czytać wybitnie, naturalnie, z uczuciem stosownem do rzeczy czytanej. Zimne, oschłe czytanie nie działa. I nie przesadzać w czytaniu, bo zmysłowe uczucie gorzej działa od nieczułości. 3) Na to co użyteczniejsze, ważniejsze szczególną zwrócić uwagę, albo przez zręczne wyjaśnienie, albo przez zastosowanie praktyczne do słuchaczy. A objaśnienie takie lub zastosowanie powinno być przewidziane, bo wtrącać rzeczy błahe, nic nie znaczące, byłoby to przeszkadzać raczej niż pomagać dobrym skutkom czytania. 4) Nie czytać zbyt długo, a kończyć czytania na myślach ważnych, uderzających, mogących wprowadzić czytelnika w siebie samego.

#### ROZDZIAŁ IX.

# O missyach i rekollekcyach.

Oba te środki nauczania i uświątobliwiania wiernych razem kładniemy, już że missye są to rekollekcye szerszego rozmiaru, już że missye w niektórych stronach wzbronione istnieją lub istnieć tylko mogą pod formą rekollekcyi.

Rekollekcye są to ćwiczenia duchowne, w których przez zebranie ducha naszego w gorętszej modlitwie i rozmyślaniach świętych, tudzież przez doskonalsze oczyszczenie duszy naszej w Sakramentach ŚŚ. dochodzimy do poznania jej potrzeb a następnie do zrozumienia woli Bożej nad nami. Celem rekollekcyi bywa albo odwiedzenie od grzechu, albo podniesienie w dobrem, albo usposobienie do jakiegoś ważnego czynu, przedsięwzięcia, jednego wiernego lub wielu wiernych. Skuteczność rekollekcyj polega na dobrem skierowaniu tych ćwiczeń do potrzeb jednego lub gromady wier-

nych. Warunkami rekollekcyj sa odosobnienie, cisza, porządek. Przez takie odosobnienia się Patryarchowie i Prorocy gotowali się do usłyszenia woli Bożej - tak się gotował Mojżesz. Przez takie odosobnienia sie gotował sie do swojej missyi Przesłaniec Pański Jan Chrzciciel, sam Zbawiciel, a i Apostołom rekollekcye niejako zalecił przed zeslaniem S. Ducha. Rekollekcye bywaja pojedyńcze, zbiorowe, dyecczalne, szkolne, przed ś. Kommunia, odpustowe, missyine, jubileuszowe. Choć w rekollekcyach wiele znacza czytania. rozmyślania, modlitwy, ważnym tam przecież środkiem i część naukowa. Dawanie przeto rekollekcyj wiele wkłada na kapłana chcacego doprowadzić wiernych do tych celów, iakie sobie zakładaja rekollekcye. Że rekollekcye sa przeważnym środkiem na wydarcie duszy z grzechów, na ocucenie ostygłej gorliwości, prawda to tak powszechnie oznaczona, że jej dowodzić nie trzeba. Inaczej jest z missyami, na nie prócz świeckich osób nastają duchowni, a przeto pożyteczna przypomnieć ich użyteczność, która potwierdza czas, powaga i rozum.

Co S. Paweł w liście do Rzym. X, 14-15 powiada: Jako uwierza temu którego nie słyszeli, a jako usłyszą oprócz przepowiadającego – a jako będą przepowiadać jeśliby nie byli postani? przekonywać nas powinno o potrzebie posyłania. Jakoż w Pierwszym testamencie posyłał P. Bóg Proroków, w Nowym mówił do nas przez Syna (Żyd. 1. 1-2). Zbawiciel sam posłany od Ojca, od siebie posłał Apostołów mówiąc: idac nauczajcie. Apostołowie postali swoich uczniów dokad sami nie doszli - toż po nich czynili Papieże. Tak w w. IV. poslany S. Ireneusz do Galii; w V. Celestyn P. posłał Ś. Palladiusza do Szkocyi, Ś. Patrycego do Irlandyi; w. VI. S. Grzegorz wysłał Augustyna (Benedyktyna) do Wielkiej Brytanii; w VII. S. Eligiusz był posłany do Flandryi, ŚŚ. Swibert i Wolfrand do Hollandyi; w VIII. Grzegorz II. posłał Ś. Bonifacego do Germanii, Ś. Willibranda do Fryzii, Ś. Huberta do Brabantu. Wiek IX. ujrzał Ś. Metodiusza w Czechach, Morawii, Bulgaryi; wiek XII. widział Ś. Majnorda w Liwonii, S. Ottona w Pomeranii. Co Apostołowie poczeli, to ci ich następcy dalej posuwali, to po nich robiły całe już Zgromadzenia. W XIII w. zakonnicy Ś. Dominika, Franciszka zachodza do Grecvi, Armenii, Etiopii, Norwegii Tartarii. Później Ś. Franciszek Xawery do Indyi, Japonii. Ś. Ludwik - Bertrand do Indyj Zachodnich dostaja się. Ś. Wincenty a Paulo zebrał w zgromadzenie kapłany i nazwał ich i uczynił Missyonarzami. S. Alfons de Liguory rozmnażał missve w swojej dvecezvi, powtarzał je w każdej parafii. Pomiedzy instytucyami na rzecz missyi wspomnijmy: 1) Kongregacye, Kollegium i Seminaryum de propaganda fide założone przez Grzegorza XV, 1622., rozwinione przez Urbana VIII. ubogacone przez Kardynałów, z których trzynastu bywa na czele tego zakładu wychowującego missyonarzy dla różnych krajów; 2) Seminaryum missyj zagranicznych w Paryżu 1663 założone przez O. Bernarda od Ś. Teressy, bosego karmelite. Biskupa Babilonu — Papieże ze zgromadzeń bogomyślnych kazali wysyłać na missye w r. 1707. Klemens XI. nakazal przełożonym główniejszych zgromadzeń wyznaczać pewna ilość zakonników i przygotowywać do missyj w różnych narodach, i wiele takich zgromadzeń jak Karmelitów Bosych, Kapucynów, a najbardziej Jezuitów chlubnie się z tego wywiazało. W waszym też kraju missye były w czestem używaniu, pozwalali ich, owszem im pomagali gorliwsi Biskupi. Poczatek wiec ich i urzadzanie zgodne jest z duchem Kościoła, inaczej o tem myśleć byłoby rzecza zuchwała; bardziej, że użyteczność missyj ma jeszcze za soba dowody.

1) Choć pleban zwyczajny sam własnem staraniem i poświęceniem może utrzymać ducha wiary w swojej parafii, zdarza się wszakże, że parafianie tak się już z głosem, metodą swojego plebana oswoją, że obojętnieć poczynają — i zdarza się jeszcze, że zakamienialsi grzesznicy, albo osobiście do kapłana zrażeni, stroniąc od parafialnego nabożeństwa i od wpływu plebana uchylają się: missye natenczas sprowadzając do parafii nowych kapłanów pod wpływ ich poddają i tych, co od plebana i parafialnych nabożeństw unikali. Nadto missye powszechną budzą ciekawość, przygarniają do Kościoła i synów nie dobrych, i nieraz spra-

maja ze enjezy 2006 o grandach Bozych pozonywa i tych, któeven mensh pezekonski, nakronić nie umlai. 2 Na missyach rezumbance hapa... ewiczenia dochowne ucza wiary tych co me um a. modzają daj une somiema, sezą ostygła gorliwość, a na waraza zeoranoro mase oznaza an przokładem jednych, ec o one porzonają ostogo todaki, pierwai z nieprzyjaciómi ects a list orgeorasza a corsacciven, wypemiają restytucye, raviaca a -e sarxerze, ozlaka a na drogich i wczystkich -a ke tar new de ox araja misere, potwieroza to doświadczethe privileging, a Bywają niekledy grzechy, z których paestat e warroza we ejewiadać przed miejscowym piebanem. Zustra a sie i woznana. Rtore miejsoewy spowiednik ma za come a rime es emigioriscurie. Najdoja się też paraffanie. et nie orzez wiele ist zyska nie spowiadają – poprawiają may are to make caswarae powed facezywego watydu, a rangeros, at porget Raphanim, z ktorymi się potem nie spotka. A ten premise to sext to every where offer alecal joz pomagajan tewarratus taesmiejętares, joz sawrocesiem grzeszniron, joz jedowiano osraz w carej parafil. Ani też wiele znaczy zwykle przywoczeny zarzet jakoby skotki missyj over tractional section as meconemic strategical zataz za w popada .. a tak zataz nowych potrzebowali missyj. Grown according to 1 in the energy execution was in byty processive remark as weren, so remare to recer sie main, my rang comes is that progress kegos checky ha tydziel czawiele do odrzeciele og ze wzgręców ludzkich, zm esza. Obcha niezbezosko, któr się nie spowazniał przesaws error 2 Mgs; were skilled accused meets nie nanales massicares, or withers analones dogmatow i pracplace many percays an efficiency line appropriate, we bleek tomen were the sawrocene . withwell state, to job ale and rone secre, moro Dis poremises agrees haves, pamiçé t make a separe necessor e signo commencera, necessor se miet z i e będą bez ekstri. Ze zak sopacii, bie jezie zathen we is towardnessed a wearth to a party the party ports. was a reserved to the court from the tenth to have 1807.83 669.21 61.8 8.8 2 2026000W.

Żeby skutecznie missye lub rekollekcye odprawiać, nastepne zachować potrzeba prawidła: 1) Goraco się modlić na uproszenie pracom błogosławieństwa Bożego. Cokolwiek przeto mówiliśmy o pobożności jako warunku kaznodziejstwa, tu sie naibardziei odnosi i obowiazuje. Missyonarz szczególniej powinien być człowiekiem pobożnym, na podobieństwo Apostołów, tych wielkich Missyonarzy, którzy przez modlitwe i onowiadanie słowa Bożego świat nawrócili: nos vero orationi et ministerio verbi instantes erimus. 2) Dobrym przykładem starać się budować lud, który się ewangelizuje. Powszechnie się w Missyonarzu pojmuje człowiek Boży, pełen wiary i poświęcenia, gotowy na wylanie ostatniej kropli krwi za nawrócenie grzesznika. Wszystko wiec coby zawodziło te ufność, byłoby powodem zgorszenia, przyczyna chybienia celów missyi. Wszedzie przeto Missyonarze winni skłaniać budujacemi przykładami życia, podczas missyi nie jadać i bawić sie po miastach, zawsze być gotowymi na wszelkie duchowne zapotrzebowanie wiernych, zawsze skupionymi, skromnymi, pohożnymi w postępowaniu, wytrwałymi i wesołymi w pośrodku prac najmozolniejszych. 3) Nauczania missyjne i rekollekcyjne nie powinny obierać przedmiotów oderwanych, ale pewna całość prawd główniejszych, któreby się popierając wzajemnie, dażyły do jednego celu i jako dobrze uszykowane wojsko zdolne było zwyciężyć grzesznika, pokonać opór namietności. Nakreślić plan ogólny, rozłożyć go na pojedyńcze nauki, na dopełniające nauki exorty lub katechizmy, wszystko poprzedzić nauka wstępna a w niej okazać wagę missyi lub rekollekcyi i środki pożyteczne ich odbycia. 4) Co do sposobów traktowania obranych przedmiotów, powszechne zachować potrzeba prawidła: t. j. namyśleć się nad rzeczą, przejąć się do głębi serca, obmyśleć wykład najpraktyczniejszy, mówić językiem zrozumiałym, dowodzić gruntownie, żywo. Patetyczność tutaj uchodzi, figury retoryczne, żywe obrazy, wszystko co obudza uwage, działa na wyobraźnię i serce właściwe temu rodzajowi nauczania. Stylu tylko powierzchowna wytworność i gładkość nie jest rzecza konieczna. Owszem mniej ozdobne wyrażenia ujdą missyonarzowi i usprawiedliwione będą wielką pracą, jakiej się missyonarz oddaje. 5) Do missyjnego nauczania łączyć pobożne ćwiczenia, które dobrze pokierowane, wielkie rodzą korzyści — dodawać więc: a) osobne konferencye o szczególnych punktach ogólnego missyi planu, np. o rachunku sumienia, o obowiązkach stanu, o błędach zagęszczonych w parafii, etc.; b) śpiewy pobożne (które urządzać i wykładać można); c) obrzędy świetne, a przy nich jednanie się z obrażonymi, restytucye za zniewagi Sakramentów, odnowienie obietnie chrztu, stawianie krzyżów, kolumn, etc. etc. 6) Łączyć jeszcze do tego osobne upomnienia, przestrogi o zachowaniu porządku missyj lub rekollekcyj, o zachowaniu ciszy, skupienia. 7) Po missyi za rok dobrze jest zrobić kilkodniowe rekollekcye i ponawiać je co pięć lat.



Dodatek do Oddziału drugiego (o przygotowaniach Kaznodziejskich bliższych) z Homiletyki X. Skidełła z części II §§. 3. 7. 8. 9. 10 należący do str. 171 przed ustępem: O Perykopach.

# §. 3. Na co wzgląd się daje przy wyborze materyi?

Wybór materyi do kazania, rzadko kiedy jest dowolny, lecz prawie zawsze albo ewangelią na ten dzień do czytania przeznaczoną, albo przynajmniej uroczystością, w czasie której mamy mówić, bywa ograniczony. Tych nawet kazań, do których texta podług upodobania dobieramy, przedmiot po-

winien być zostosowany do okoliczności, miejsca, czasu, zebranych osób, lub do przyczyny, dla której się zebrały. Inaczej, nie łatwo unikniemy myśli ogólnych, niezrozumiałych dla słuchaczów, albo mało pożytecznych, i kazaniem najtroskliwiej wypracowanem, mało sprawimy pożytku i przyjemności.

W wyborze materyi do kazania, czy mamy text przed sobą, czy też jego szukać musimy, lubo nie te same, zawsze jednak zachodzą trudności. Jeśli jest ewangelia, z której text brać potrzeba, do niej stosować się musimy i nią jesteśmy ograniczeni: jeśli zaś nie ma ewangelii, a wybór textu i materyi do kazania jest dowolny, nie mając przewodnika i skazówki do wyboru, błąkamy się myślą po przedmiotach i nie prędko na właściwy natrafimy. Jak w jednym i drugim przypadku postępować, krótkie uczynimy uwagi.

# §. 7. Kiedy text i materya kazania mogą być brane z miejsc innych, a kiedy powinny być wzięte z czytanej Ewangelii.

Kto chciał w przeciagu pewnego czasu niektóre prawdy w porządku jedne po drugich wykładać, np. przez cały adwent mówić o rzecząch ostatecznych, nikt mu za zle nie poczyta, jeśli albo wszystkie kazania ułoży podług jednego textu, albo do każdego osobny text bedzie dobierał. W takim razie lepiéj jest texta podług upodobania z ksiag św. dobierać, niżeli z czytanej ewangelii brane, długiem krażeniem do materyi zupełnie różnej naciagać. Inaczej zawsze, przedmiot kazania stosowny do ewangelii obierać i textu doń w tejże materyi szukać należy. Zaniedbanie ewangelii, jeżeli się z niej text nie bierze, obraża nawet lepszych słuchaczów. Niewiadomo, dlaczego ją kaznodzieja czytał, i nic z niej nie biorąc, zdaje się nią pogardzać, i okazywać, że nic w niej ważnego nie znajduje. Obranie przedmiotu stosownego do czytanej ewangelii, ma jeszcze te ważna korzyść, że samo jej czytanie usposabia lud do słuchania całej treści kazania, i mowie kaznodziei nowej dodaje powagi. Nie przyjemniejszego i nie pożyteczniejszego nad takie kazanie, w którem wszędzie nauka czytanej ewangelii czuć się daje, tak, że w każdej jego części mogłyby jej słowa być przytaczane. Kazanie równie dobre albo i lepsze skądinąd, lecz gdy jego przedmiot różny jest od nauki czytanej ewangelii, ani tyle przyjemności, ani tyle pożytku nie sprawi.

#### §. 8. Jak szukać materyi do kazania w czytanej Ewangelii.

Wyznaczone ewangelie, lub nie wszystkie jednostajnie obfite i latwe do postrzeżenia, podawaja materye do mówienia: każda z nich iednak ważna jaka prawde, pod rozmaitemi względami uważać się mogaca, zamyka, i dla wprawionego w szukaniu, kilka przynajmniej przedmiotów dostarczyć może. Biegły w materyach religii, obszerne majacy wiadomości, przez czytanie, rozmyślanie i doświadczenie nabyte, a nadewszystko umiejący postrzegać obyczaje ludzkie, i swoje wiadomości do praktyki zastosować, z łatwościa upatrzy w każdej ewangelii prawdę jaką, która może być pożytecznym przedmiotem nauki, i najdzie wyrażenie, na text przydatne. O pomnożenie tych wiadomości, które równie do upatrzenia matervi, jako i do wymownego jej wykładu sa pomocne, najwiecej się starać potrzeba: do wynalezienia zaś samej materyi następne mogą posłużyć skazówki: 1) Szukać głównej myśli czytanej ewangelii, najczęściej ta sama myśl najwłaściwsza jest materya nauki. 2) Główna te myśl uważać pod rozmaitemi względami, z których jeden lub drugi może się przydać na przedmiot kazania, 3) Rozbierać celniejsze myśli i wyrażenia i z nich wyciągnąć przedmiot. 4) Nie przestając na literalnem słów znaczeniu, dawać baczność na okoliczności, w których co powiedziano, na powód i zamiar nauki, lub uczynku jakiego, na związek pomiędzy rzeczami. 5) Przychodzić od całości do części, od przyczyny do skutku, od zamiaru od środków, lub przeciwnie. 6) Czasem z jednego przedmiotu przez rozumowanie łatwo można przejść na drugi podobny, lub nawet przeciwny. 7) Niekiedy

uboczne zdania, lub wyrażenia, mogą posłużyć za text i materyą do ważnych nauk: np. Cieszcie się, albowiem znalazłam grosz, który był zginął (Łuk. 15. 9.) do nauki o oddawaniu rzeczy znalezionych. Zapytanie żydowskich kapłanów posłanych do Ś. Jana: Kto ty jesteś? (Jan 1. 19.), posłużyć może do mówienia o rachunku sumienia, zastanowienia się nad swoim moralnym charakterem, nad obowiązkami naszego stanu, religii, czy jesteśmy Chrześcianami, i jak to okazu jemy w postepkach.

Z każdej Ewangelii łatwo wybrać jeden przedmiot, który najnierwej sie nastrecza: wieksza zachodzi trudność, kiedy drugie i trzecie na tenże dzień pisać wypada: lecz i temu można zaradzić, czasem piszac kazanie, na inny przedmiot równie do tego dnia stosowny natrafiamy, czasem nawet gdy o to bynajmniej się nie staramy, sam na myśl przychodzi; aby tego wynalazku nie stracić, należy go albo u spodu napisanego kazania, albo w osobnej ksiażce przeznaczonej do zapisywania materyałów do nauk zanotować. W Ewangeliach, historyczne zdarzenia lub powieści zawierajacych, trudniej niż w innych upatrzyć materya do mówienia, lecz i w takich znajduje sie czasem krótka wzmianka o cnocie lub wystepku jakim, i to może być przedmiotem kazania; czasem powód lub cel tego zdarzenia dostarcza do mówienia materyi, czasem choć krótko napomkniete charaktery lub zwyczaje osób, do tego zdarzenia należących, lub rozmaite okoliczności ich działania, moga być przedmiotem nauki. Objaśnijmy to przykładem. Bierzmy Ewangelia na Niedziele po trzech Królach, w której zawiera się opisanie burzy na morzu, w czasie której spał Chrystus Pan a Apostołowie strwożeni Go zbudzili; do niej moga być zastosowane następne przedmioty: madrość i wielkość Boga okazująca sie w nawałnicach; pociechy, których religia dostarcza w cierpieniach. Jak szkodliwa trwoga i ustawanie w nieszcześciu. Jak potrzebna przytomność umysłu w nagłych zdarzeniach. Sposoby ubezpieczenia się przeciwko nieszcześciom tego życia. Jak potrzebna ufność w Boga w złych przygodach. Spokojność dobrego sumienia w złych i niepomyślnych przypadkach. Słabość człowieka, który w niepoliczonych zdarzeniach sobie zaradzić nie może. Obowiązek dawania drugim pomocy w potrzebie. Jak Chrześcianin ma postępować w nieszczęściu, na które zasłużył. Czemu Bóg czasem wielkie zsyła cierpienia na ludzi cnotliwych. Jak dobry Chrześcianin używa snu i odpoczynku i t. d.

## §. 9. O obieraniu materyi do Kazania Uroczystości.

Oprócz niedziel mamy w Kościele katolickim Świeta i Uroczystości, na które podobnie jak na niedziele sa przeznaczone Ewangelie. Lecz tu wiekszy wzglad dawać należy na sama Uroczystość, niż na Ewangelia: w czem też nie ma wielkiej trudności, ponieważ same Ewangelie mniej wiecej sa zastosowane do Uroczystości. Czasem Ewangelie za pierwszem przeczytaniem stosowna podaja materye. Gdzieby wieksza zachodziła trudność, odczytać ja z uwaga potrzeba, wszystkie jej wyrażenia stosując do Uroczystości, zastanowić sie, jakie sprawiło na nas wrażenie, i jakie może sprawi na słuchaczach, które jej miejsca więcej ściagają uwage; obaczyć, jaki jest jej wykład w lekcyach 3-go Nokturnu, przejrzeć inne lekeye mianowicie 2-qo Nokturnu, które pospolicie zawieraja krótka historyczna wiadomość Uroczystości, lub życia Patrona, poczem myśla przenieść się na ten dzień, w którym ma być mówione kazanie, i uważać, jakiej lud natenczas będzie oczekiwał nauki, jaka mu w tym czasie jest najpotrzebniejsza, i do jakiej słuchania najwięcej będzie usposobiony. Te i tym podobne sposoby moga naprowadzić na użyteczna materye.

Wykład uroczystości, lub tajemnicy na nią przypadającej, rzadko kiedy może zająć całe kazanie; potrzeba jednak aby tej uroczystości lub tajemnicy było dane jakiekolwiek wyobrażenie, tego sam czas wymaga i zebrany lud oczekuje. Z wyobrażenia uroczystości wpadamy na jaki związek z nią mającą, prawdę religii, i ta się wykładać w dalszem kazaniu zwykła. Najlepsze są na przedmioty do kazań na

Uroczystości, takie prawdy religii, do których w calym wykładzie za dowód, albo za przykład może służyć obchodzace sie świeto: takiemi przedmiotami na Uroczystości Świetych Pańskich sa te enoty, które w ich życiu nad inne były wydatnieisze, jak np. gorliwość o rozszerzanie lub utrzymanie religii chrześciańskiej w życiu ŚŚ. Apostołów i Biskupów, pobożność w życiu Ś. Kazimierza i t. d. Na Uroczystości Świetych Pańskich niektóre okoliczności i dzieła ich życia, moga być pożytecznie wykładane z zastosowaniem do słuchaczów, i uwagami moralnemi, byleby tylko były pewne, i nie nie miały coby przechodziło zwyczajne siły ludzkie: albo co jeszcze wygodniej, dla zachowania jedności, obrać jednę ważna sprawę, i tę pod rozmaitemi względami uważajac, wykładać jaka prawde obyczajów lub wiary. Wyborny tego mamy przykład w kazaniu Blera (Blair) o charakterze Józefa syna Jakóbowego, w którem wystawia wspaniałość tego patryarchy w postepowaniu ze swymi braćmi, i naucza na czem zależy prawdziwe krzywd darowanie.

Na jednę Uroczystość wiele może być przedmiotów równie stosownych; biegły w nauce religii i obyczajów potrafi wynależć, a roztropny między wielu stosownemi wybrać pożyteczniejszy nad inne dla swoich słuchaczów; są jednak niektóre przedmioty, lubo z siebie prawdziwe, przeciwne niektórym Uroczystościom, których żadnym sposobem za materyę kazania na nie brać nie można; tak n. p. żle i nieroztropnie czyniłby, ktoby w czasie Uroczystości jakiego męczennika, mówił o obowiązku zachowania własnego zdrowia i życia, albo o szkaradności grzechu samobójstwa; albo na dzień Ś. Jana Chrzeiciela lub jakiego pustelnika czy zakonnika, o godziwości używania uciech i dóbr tego świata. Takiem kazaniem choćby i nie takiego nie powiedział, coby się prawdzie sprzeciwiało, zamiast pochwały Świętego, zdawałby się go potępiać.

# § 10. Na co wzglad dawać, kiedy niema Ewangelii do czytania?

Cakledy jestesmy zupeżnie wolni w wyborze materyj er kazali nie ma ac Ewangelii przeznaczonej do czytania. aco w kazaniaco na pogrzeby, na nabożeństwa przeznaczone . a podzierować je Bogo za otrzymanie jakiego dobrodziejstwa, \* razaniach Jobietazowych. Misanjoveh i na nieszpory miewarren. W takun razie stosować się tylko potrzeba do planu moznacza, który potrzebny jest ola zachowania porządku, je-».. wiele x×zali ele mówi na jedne Uroczystość, tudzież do ezast miejsca zeoranych osób i proczystości nabozeństwa, 12 km ten mamy mowie. Tem lepeza bedzie materya do tarowie: nazsi, im ozrozie: odpowiada czasowym okolicznostoon przeomotowi napożelstwa, potrzebom i oczekiwaniom luco zemanego. Kazania te z wiero wzgledów sa podobne on kazali na zwyczanie proczystości kościelne i prawie to vizzwano es ele pomiedziaso o wyberze materyi do kazań \*4.8°602.000. Of their moze but zastosowane.

# TRAKTAT : O KATECHIZMACH.

Jednym z najważniejszych rodzajów kościelnego nauczania jest katechizm. Przedmiot ten szczegółowiej da się opatrzyć pod następnemi paragrafami: 1. o znaczeniu; 2. o ważności, potrzebie i użytku katechizmu; 3. o przymiotach katechety; 4. o przedmiocie katechizmu; 5. o przygotowaniach do katechizmu; 6. o sposobach katechizowania; 7. o różnych rodzajach katechizmu.

#### § 1. O znaczeniu Katechizmu.

Słowa catechizare katechizować, catechumenus catechumen napotykane i w Piśmie św. oznaczają to nauczanie o prawdach wiary, to nauczanych o tychże prawdach. Później pod słowem katechizmu pojmowało się to szczególniej nauczanie, które powolani do wiary św. odbierali dla przygotowania się do Sakramentu Chrztu św., uczący nazywali się katechistami, a uczący się katechumenami. Po rozszerzeniu się Ewangelii, kiedy już rzadziej przystępowano do Sakramentu Chrztu w wieku dojrzałym i kiedy rzadziej przez Ka-

techizm nauczano katechumenów, słowa tego katechizm używano na oznaczenie prostego, dostępnego nauczania dzieci w co wierzyć, jak postępować mają wedle nauki Chrystusa pod formą rozmowy, przez pytania i odpowiedzi. Nazwanie jeszcze katechizmu od słów składowych κατὰ ἢχον, secundum sonum określa bardziej rodzaj nauczania ustnego przez żywe słowo. W pierwiastkowym bowiem Kościele, nauk do katechumów, nauk o Sakramentach i tajemnicach wiary z obawy pogan, albo zupełnie nie powierzano pismu, albo to robiono wyjątkowo.

Gdy ustnie, podaniowo opowiadana nauka Chrystusa składaną być poczęła w książkach, katechizmem jeszcze zwać się poczęły księgi w sposób najprostszy i najprzystępniejszy najczęściej przez pytania i odpowiedzi objaśniające główne prawdy wiary i przedniejsze prawidła postępowania podług nauki Chrystusa Pana. Katechizm, jako metoda, sposób, kształt ustnego nauczania przyjęty był w Kościele od samych jego początków. Katechizm, jako elementarna książka pierwszych zasad wiary i obyczajów chrześciańskich, albo jako skrócenie całości wiary chrześciańskiej, upowszechniać się szczególniej począł w wiekach ostatnich.

#### § 2. O ważności Katechizmu.

Ważność katechizmu poznaje się z istoty i celu tego rodzaju nauczania. Istotą zaś tam i celem jest, ażeby przez ten najprostszy sposób uczenia: a) w czyste dusze młodzieży rzucić pierwsze ziarna Chrystusowej nauki; b) umysł młodzieńczy wolny od uprzedzeń zaprzątnąć niebieskiemi prawdami; c) sercom młodym dać zakosztować rozkoszy od wiary nadziei; d) pierś człowieka przygotować na przybytek darom i łaskom Ducha św.; e) wyrywać młodzież z ciemnoty i grzechów; f) skażoną poprawiać i jako młode krzywe gałęzie odprostować wedle prawa i prawdy niebieskiej.

Ważność katechizmu poznaje się i ze skutków, jakie ten rodzaj nauczania wydawał i wydaie. Przezeń najwyższa madrość robi się popularna, naigłebsze prawdy robia się przystepnemi dla umysłów naiprostszych. Przez te nauke dziecie w chwili obudzania sie władz umysłowych już sie podnosi do poznawania Boga i objawionych tajemnic i w pierwszych chwilach używania wolnej woli słyszy o woli najwyższej, o prawie najdoskonalszem, przez wypełnianie cnót i obowiązków, wsnomagane niebieskiemi łaskami ŚŚ. Sakramentów, wprawia sie do życia chrześciańskiego. Niepodobna jest w którychkolwiek naukach tyle się i tak predko nauczyć dziecku, ile się ono nauczy z katechizmu. Ztad i w ekonomii oświecania ludzkości od wielu nauk obfitsze owoce przynosi nauczanie katechizmu. Dlatego to jeden znakomity pisarz tak mówi o katechizmie: "Jest to mała ksiażka, z której pytaja i ucza dzieci w kościele. Czytaj te ksiażke a znajdziesz tam rozwiazanie najwyższych zagadnień. Pytaj u chrześciańskiego dziecka, skad rodzaj ludzki, dokad idzie, jak idzie, ono odpowie. Pytaj u ubogiego dziecka, co nigdy nie rozmyślało nad tem, poco ono na ziemi, co z nim bedzie po śmierci, a usłyszysz zdumiewające odpowiedzi. Poczatek świata, człowieka, plemion i przeznaczenie człowieka w tem i przyszłem życiu, stosunek jego do Boga, obowiazki jego ku bliźnim, ono wie o tem wszystkiem, bo wszystko się to wyświeca z chrześciańskiej nauki, która podaje Katechizm. Oto jest święta religia, po tym ją poznają znaku (Katechizmie), przez który i do najprostszych i do najmłodszych przynosi odpowiedz na wielkie pytania zaprzatające cała ludzkość."

Blędem to jest uważać powinność katechizowania za niską, za niegodną wyższych zdolności. Powinność to owszem wysoka, szlachetna, święta. I poświęcenie się to Katechety, rozświecone pięknemi i najbardziej budującemi przykładami. Zbawiciel świata nie kunsztem krasomowstwa, ale prostotą i latwością i jasnością jakby katechetyczną nauczał Apostołów, uczniów i rzesze. Na swą naukę przygarniał dzieci, mówiąc: dopuśćcie dziatkom iść do mnie, a nie zakazujcie im, albowiem takowych jest Królestwo Boże, i kładąc na nie

rece, błogostawił je (Mar. X. 14. 16.) Na które obejście sie Zbawiciela kanclerz Gerson taki pobożny daje komentarz: O piisime Jesu, quis ultra post te verecundabitur esse humilis ad parvulos! quis elatus de sua magnitudine vel scientia, parritatem parrulorum, ignorantiam vel imbecillitatem audebit aspernari, quando tu qui es Dens benedictus in saecula, in quo sunt omnes thesauri sapientiae et scientiae, descendisti usque ad castissimos parvulorum amplexus beata brachia mansuetus inclinans atque circumliga ns... os... sapientiae verbis exhortans, ut si quis parenlus est, "veniat ad me". Za Mistrzem swoim i Apostołowie opowiadali Ewangielia nie w przytudnych (jak mówi św. Paweł 1. Kor. II. 4.) mądrości ludzkiej słowach: ale staliśmy się (dodaje) malutkimi w pośrodku was, jako gdyby mamka ogrzewała syny swoje, tak wam chcieliśmy dać nietylko Ewangielia Boża, ale też dusze nasze (1. Tes. II. 7.) Za przykładem Apostolów, następcy ich Biskupi zawiazywali szkoły katechetyczne, z których najznakomitsza była Szkoła Aleksandryjska, i wyszli z niej sławni katecheci jako Pantenus, Klemens Aleksandryjski, Orvgenes, Herakles Biskup, Achilles presbyter etc. (Euseb. Hist. Eccl.) katechizowali ludowi jako św. Cyryll Jerozolimski, po którym zostało 23 katechez, 18. (Illuminatorum dictae) wykładające symbol wiary, 5. Mystagogicae adpellatae, objaśniajace Sakramenta ŚŚ. i modlitwe Pańska) św. Augustyn (de catechizandis rudibus), św. Jan Chryzostom, Grzegorz Nisseński. Św. Hieronim już w starości sam się ofiarował uczyć katechizmu syna Lety, matrony rzymskiej. Ipse me magistrum spondeo et balbutientia senex verba formabo. W bliższych do nas wiekach widzimy św. Ignacego, jako się rad otaczał dziećmi, a do kapłanów powiadał, że gdyby jedno z nich tylko przyszło, byłoby to dostateczne auditoryum na katechizm. Z katechetycznego nauczania znajomi św. Wincentego z Ferrary, św. Franciszek Xawery, Franciszek Regis, Kardynał Bellarmin w Kapui swej metropolii katechizował. Klemens XI., papież, zatrzymywał się na ulicach Rzymu przed dziećmi, pytał się i nauczał katechizmu, rozdawał

szkaplerze, medale, Opisywacze życia św. Franciszka Salezego (k. La Rivière i August Salesius) świadcza, jako ten kochany i dobry Oiciec siadywał na tronie o kilku stopniach, a rzesza dzieci go otaczała. I była to rozkosz nie do porównania słyszeć, z jak rodzicielska miłościa wykładał im zasady wiary naszej, jako się przy każdej treści, w ustach jego rozdały bogate porównania, jako bywał zatopiony w tym swoim świecie maluczkich, i jako ci znowu maluczcy w nim byli utonieni, jak umiał z dziećmi być dzieckiem niejako. ażeby z tego dziecka obudzić i wykształcić człowieka wnetrznego i doskonałego wedle Chrystusa. Znakomity doktor Gerson, kanclerz paryskiego Uniwersytetu, udawał sie z Paryża do Lugdunu na katechizowanie dzieci, a gdv mu to przyganiano, na apologie swoje napisał traktat: De parvulis ad Christum trahendis, i bronił w nim dzieci, do których się z nauka katechizmowa obrocił: Nescio prorsus an quidquam majus esse possit, quam tales parvulorum animos quasi plantare aut rigare, partem non indignam horte ecclesiastici, ut eis det incrementum Christus... Portio ecclesiae non vilis est puerorum coetus... talium est enim regnum coelorum. Wspominajac o tych dawniejszych, późniejszych i ostatnich katechetach jako Gaumie, Guillois, Smicie, dodachy można, iż od początków Chrystyanizmu do dni dzisiejszych miłość Chrystusa Pana ku dzieciom i prostaczkom nie zgasła w św. Kościele; że Kościół we wszystkich czasach wzbudza gorliwych Kapłanów i z nauką katechetyczną obraca ich do ubogich, prostaczków, maluczkich, aby z nia jednać wiernych Chrystusowi, gotować Panu lud doskonaly.

Ważności jeszcze Katechizmu dowodzą jego potrzeba i jego pożytek.

### § 3. O potrzebie Katechizmu.

Katechizmowe nauczanie jako droga i pomoc do wiary i szczęścia przez wiarę, jako podstawa i fundament do urządzenia życia chrześciańskiego, jako przyczyna moralności i pobożności parafii, miast, społeczeństw, jako środek zhodowania dobrych wiernych, przygotowania słuchaczy do innych rodzajów nauczania, koniecznie jest potrzebne. Potrzebę tę uznaje 1) Kościół, który je zaleca. Potrzeba ta objaśnia się jeszcze 2) z obowiązku milości, i 3) z obowiązku sprawiedliwości, jaki ma pleban dla swej parafii.

- 1. Wykładać katechizm zaleca Kościół. Sobór Trydencki sess. 24. r. 4. obowiązuje Biskupów do czuwania, aby Plebani wykładali katechizm przynajmniej w niedziele i świeta. Zaleca nawet zmuszać ich do tego cenzurami kościelnemi. Episcopi saltem Dominicis et aliis festivis diebus nueros in singulis parochiis fidei rudimenta diligenter ab iis ad quod spectabit doceri curabunt... et si opus sit, etiam per censuras ecclesiaticas compellant. Żeby niedbałość Kapłanów nie tłómaczyła sobie wygodniej tego dekretu, Klemens XI. papież (1713 r.) zabronił wszelkiej przerwy w kachizmie, nawet przez jedne niedziele. Benedykt XIV. (1744) zalecił katechizować ciągle, chociażby jeden kto tylko przybył dla słuchania. Św. Karol w sławnych swoich Konciliach Medyolańskich postanawia, ażeby jeśliby się dzieci i wierni dla złych dróg, niepogody do kościoła zebrać się nie mogli, sam się Pleban do której wioski udawał i tam zgromadzonym katechizował. Statuta wszystkich dyecezyj robią z tego prawo mocno obowiazujące. W niektórych rozciagają suspense ipso facto na Parocha, któryby to opuszczał, w innych opuszczenia bezwinne, jako to dla żniwobrania etc. polecaja nagrodzić w innych porach, lub oddzielnych katechizmach, n. p. dla dzieci o I. komunii. Papieże nadto dla katechetów i uczeszczających na katechizmy w różnych czasach cząstkowe i powszechne nadawali odpusty (jak Grzegorz XV.).
- 2. Do czego Kościół tak mocno obowiązuje, toż samo Plebanom zaleca miłość. Dzieciństwo, młodość to pora, która wszystko przyjmuje od starania nad sobą. Młodość potrzebuje wiedzy o dobrem, im więcej jej dostaje, tem więcej się dobrem przejmuje. Młodość zagrożona jest pokusami od mów które słyszy, złych przykładów na które patrzy, złych towa-

rzystw któremi jest otoczona, od własnych skłonności ku złemu. I każdy wiek inne podobno ma potrzeby i niebezpieczeństwa. Kapłan, który ma miłość, nie zostawi tego bez rady, a radą od niego katechizm. Oburzamy się, gdy kto mogąc, wołu zapadłego nie wyciągnie. Jakażby była miłość w Plebanie, jeśliby w tych potrzebach i niebezpieczeństwach dzieci Bożych, braci wiary, nie podbiegł radzić przez katechizm.

- 3. Do czego miłość zniewala, tego jeszcze po Kapłanie wymaga i sprawiedliwość. Obowiązek pasterza jest nauczanie wiary. Najskuteczniejszy zaś sposób nauczania jest przez Katechizm. Inne nauczania, kształty zwykle kładną już za znajome prawdy zasadnicze, fakta będące fundamentem wiary; albo je więc omijają, albo objaśniają je pojedyńczo, w sposób oderwany. Katechizm tylko wykłada je wszystkie, w całości i porządku. W innych też kształtach prawda raz się wykłada, bezwzględnie czy pojęta, czy nabyta przez słuchacza. W katechizmach tylko można uczyć aż do nauczenia, powracać do zapytań, jeszcze je objaśniać. Sumienny przeto Kapłan ochotnie się odda katechizowaniu i przezeń wiernych swoich usposabiać będzie do spowiedzi, do Sakramentów, do smakowania w słowie Bożem, do dobrego życia, do dobrej śmierci, do zbawienia.
- 4. Obowiązek katechizowania to ważna powinność, od której nie uwalniają Kapłana chyba już bardzo ważne przeszkody. Wiele zależy Kapłanowi od przejęcia się uczuciem tego obowiązku. A obowiązek ten wkłada wola i prawo Kościoła. Duch Kościoła, za którym idziemy, gdy mamy gorliwość rozpowszechniania prawd wiary pomiędzy nieumiejętnemi. Dług wreszcie do odpłacenia, bo i nas tak uczono. Zakończywszy wreszcie tem co św. Augustyn de catechisandis rudibus c. 10. powiada: "Jeżeli ojciec z radością jąka półsłówka z synem, którego mówić naucza, jeżeli matka z większą rozkoszą kładzie w usta dziecka pokarm stosowny do jego niemowlęctwa, niż go przyjmuje sama, jeżeli kura opuszczonemi piórami starannie otula kurczęta i przerywanym głosem zwołuje pod skrzydła, ażeby je uchronić przed pragnącym obłowu jastrzębiem, z jakiemby się to szczęściem nie

no not post set recent to propose them is more including the process of recent times. Resease in resource, the one post time example assumption of the control of the post of the control of the present of the control of the control

# : . O uzyteczności Katechizmu

n kulen ikan jeren kindiden in leut kork, kriit ba panabab li kali Tanladi

During the form of the first that the following the following is the first that the following the following is the first that the following is the first that the first tha THE REPORT OF THE SAME ARE SOFTWOOD WINESSES AP SET 1 MINING A ZONE MODES WOTENED DOORS DINN sometime of every or in the property beauty of the company of Committee the contraction of the milled the least teather the search see that there is a keybarty TO THE REPORT OF THE PORT OF THE SECOND SECONDS mile and them he discussed made they are made a sole while a The street of exercising to detect and lead to decree THE RESIDENCE AND ARREST DESCRIPTION OF THE ARREST CONTRACTOR The source of the property of the source of the second second of the sec Characteria at at his manage to we promise the coopy water energe in the properties of the parties of the properties and the properties of the paradame a zmisekna priedananom a 1.02 an wijos, maja Shiray mining asking assert angles of a finite markets of the contract of the 1 1 2011 1222 201

2 Figuration on 200 no. 8 notes from the grands

1.2 there is followed by Grands and Principle Caste Reserved

1.2 there is a second of the control of the cast Caste Caste Caste

2.2 there is a second of the control of the cast Caste Caste Caste

2.2 there is a second of the control of the cast Caste

2.2 there is a second of the caste Caste

2.2 the caste Caste Caste Caste

2.2 the caste Caste Caste Caste

2.3 the caste Caste Caste

3.4 the caste Caste

4.4 the caste Caste

4.4 the caste

4.4 th

1. December Vivologia pring respiration of reset of the respect to the result of th

Starania, poświęcenia, nagrody, miłość przy nauczaniu katechizmu dzieci, bierze za serce rodziców. Uległość, skromność, pobożność, pilność w obowiązkach wypracowana na dzieciach, zniewala rodziców. Powtarzane przez dzieci lekcye katechizmowe, historya święta, przykłady Świętych rozlegają się podomach, gotowania się dzieci do spowiedzi, komunii, nieraz są nawracającem dla starszych apostołowaniem. W nawracaniu Indyan św. Franciszek Xawery przebiegał ulice Goe, dzwonkiem wzywając dzieci na katechizm, a dzieci zyskane Chrystusowi i cnocie, przywodziły swoich rodziców.

- 4) Przez katechizm hodowane dzieci ochraniają się od wielu niebezpieczeństw. Dobrze uczącym się katechizmu mniej straszną będzie młodość z porą burz od namiętności, mniej szkodliwe przykłady złe. I rzadko się zdarza, żeby dobrze uczące się dzieci nauki wiary uplątywały się w wielkie zbrodnie, albo umierały bez pokuty.
- 5) Przyczynia się też katechizm do ogólnego duchownego szczęścia parafian. On ułatwia wszystkie poźniejszego wieku obowiązki religijne: pomaga do pojęcia i wypełnienia innych nauk, do skuteczności spowiedzi, do godniejszego przyjęcia innych Sakramentów, szczególniej ostatniego Namaszczenia i do upamiętania tych, co z dróg cnotliwego zeszli życia.

Dla Katechety. 1) Przez nie katecheta nabywa śmiałości i wprawy do publicznego mówienia o różnych przedmiotach wiary, do wyrażania swoich myśli z naturalnością, do giestów, do niezależności od dosłownego uczenia się do improwizacyi, do spuszczania się na natchnienie, do mówienia z tak zwanem namaszczeniem.

2) Katechizm pomaga do wzrostu osobistej świątobliwości Katechety; z jednej strony ochrania go od próżności, która się tak często przywiązuje do kaznodziei, z drugiej niesie mu wszelkie posiłki. Oprócz odpustów, jakie katechizm sprowadza (Ś. Ben. IV) udziela 71 dni i 7 kwadragen za każdy raz, a odpust zupełny za miesiąc, jeszcze jedna mu łaskę Bożą: Coście uczynili jednemu z tych braci moich najmniejszych, mnieście uczynili (Marc. 25—10). Odpuszczenie

grzechów: Któryby uczynił, że się nawrócił grzesznik od błędnej drogi jego, zakryje mnóstwo grzechów (Jan. 5-20). Chwałę przed Bogiem: A którzy ku sprawiedliwości wprawują wielu, jako gwiazdy świecić będą na wieki wieczne (Daniel, 12-3).

Obracając Kapłana ku bezinteresownemu poświęceniu około dobra ogólnego, wysługuje szacunek, ufność, błogosła-

wieństwo i wdzięczną modlitwe parafian.

Gerson mawiał do dzieci..., a te potem w jego chorobie modliły się, wołając: Boże Stworzycielu, zmiłuj się nad sługą Twoim Janem Gersonem.

# § 5. O przymiotach dobrego katechety.

Wszędzie wielki jest wpływ nauczyciela na szkołę. Przymioty nauczyciela objawiają się w uczniach. On mdły i nudny, dzieci ospałe. On czujny, żywy, dzieci ochotne, wesołe. On niedbały, dzieci nieporządne. On przewodzić, kierować nie umie, dzieci nim rządzić będą. On ostry, dzieci złośliwe. Tak jest i ze szkołą katechetyczną. I nie mała to rzecz być dobrym katechetą, więcej mu trzeba talentu, przymiotów, niż dla innego kaznodziei. Żeby użytecznym być katechetą, szczególniej mu potrzeba: 1) nauki, 2) pobożności, 3) słodyczy, 4) gorliwości, 5) roztropności.

1. Koniecznie potrzeba nauki. Nie zdolności do nauki, ale już nauki gruntownej, sprowadzonej do pojęć jasnych, pewnych, dokładnych o dogmatach i obowiązkach moralnych. W katechizmach bardzo wiele zależy na jasności, precyzyi, a tego nigdzie się nie nabywa przez powierzchowne obeznanie się. I potrzeba w nie rozumowania, ale wykładu, a w wykładzie — porządku i ładu, urozmaicania objaśnień, stosowania się do pojęcia dzieci, czego nie zrobi katecheta bez gruntownego poznania przedmiotu, bez wprawy do wyrażania się. Wreszcie wyłożoną prawdę jak uobecni, dostępną uczyni, w prawo obróci, bez podobieństw, historyi, przykładów, a na to jak mu samemu potrzeba uczenia się i nauki. Brak nauki w katechecie: a) może wprowadzić dzieci na herezye i blędy;

- b) napędzić wątpliwości, które popsują wiarę i obyczaje; c) jego samego naprowadzić na obejście się nietrafne, surowe lub wolne, od czego zamąci się sumienie dzieci; d) na kwestye niestosowne lub niepotrzebne; e) przez brak nauki niezdolny będzie dać pojąć całość wiary. Potrzeba więc katechecie i wiele już umieć o ogóle, i jeszcze się uczyć o szczegółach wiary.
- 2) Potrzeba katechecie pobożności. W nauce poda wiedzę, w pobpżności własnej - poda dzieciom enotę i uświatobliwienie. Żeby człowieka wydrzeć z jego skłonności do złego, do cnoty pociagnać, prócz nauki potrzeba łaski Bożej. Katecheta tu na samej nauce i podaniu wiedzy liczyć nie może. Potrzeba, żeby ubłagać sobie i uczniom łaske Boża. Potrzeba, żeby był pobożnym i modlił sie wiec: a) dla siebie o światło, gorliwość, cierpliwość, miłość i wszystkie cnoty; b) dla dzieci o serce powolne, wole dobra, o ochote do cnoty. Katechizm więc poczynać będzie od modlitwy, aby był Bożem narzedziem przed dziećmi; albo wiec wezwie Ducha św. (Veni creator), albo Aniołów Stróżów, Boga Rodzicy pomocy (Ave Maria), albo się przed Najśw. Sakramentem ukorzy. Wchodząc na miejsce nauki, katecheta pobożnie się pomodli za dzieci, powita je potem (tanquam Christum membratim divisum) św. Augusta i niewidomych przy nich Aniołów Stróżów. W samem nauczaniu, tonie, gestach, układzie, spojrzeniu, stylu wykazywać będzie umysł i serce pobożne. Pamiętać będzie, że do wysokich prawd wiary, tajemnic, cudów przybliży dzieci tylko przez pobożność. Więc ją i szczepić będzie i utrzymywać i rozwijać w dzieciach; rozgrzewać bedzie miłość ku Bogu, Najśw. Pannie, podawać będzie praktyki najstosowniejsze nauczać będzie na widok Krzyża, odrzekać się grzechu; na widok nieba obudzać pragnienie zbawienia, na widok kościoła budzić się do czci Bożej, do ofiary, na uderzenie dzwonu zegara, do czuwania nad soba; na widok Sakramentu do poświęcania siebie Bogu etc. A jak to wszystko sprawi, gdy sam nie będzie pobożnym! Potrzeba katechecie do użyteczności nauki, ale potrzeba więcej pobożności. Pobożność niekiedy zastąpi naukę, ale nauka nie za-

stąpi braku pobożności. Słyszymy czasami słowo zdolne, ale jałowe i znowu słyszymy mniej źdolne słowa, ale te poruszają i budzą; — gdzie przyczyna tego dziwu? w pobożności Kaplana.

3) Potrzeba katechecie słodyczy i łagodności. Św. Paweł zaleca nauczać w duchu dogodności: instruite in spiritu lenitas (Gal. VI. 1) i sam piastował dzieci ze słodycza jakby mamki tanquam si nutrix foveat filios suos (I. Tess. II. 7). Każdy człowiek takiego piastowania pragnie i chetniej otwiera serce przed obejściem się łagodnem i słodkiem. Św. Augustyn opowiada, jako sam był pociagniony dobrocia św. Ambrożego. Coepi amore hominem, non ut doctorem veritatis. sed ut benevolum in me (Conf. lib. 5). Jeżeli tem ujmuja sie dorośli, bardziej pociagają sie dzieci. Chrystus Pan dał przykład: et complexans eos et imponens manus super illos, benedicebat eos (Mar. X. 16), Budzac ku sobie bojaźń, katecheta może i wstret obudzić i sprawić, że na katechizm zbierać się będa z niechęcia, wyrywać się czasem, słuchać z krnabrnościa, postepować wykretnie. Niecac ku sobie miłość, ujmie i pociagnie serce i wole. Ale na to potrzeba, ażeby sam kochał. Miłość da mu łagodność i słodycz, a te do większej doprowadza użyteczności, niż impożycye ostre. Discite, mówi Bernard sw. Jer. 2. in Paul., matres esse non Dominos, omnem ostendentes mansuetudinem ad omnes; a św. Franciszek Ksawery powiada: Nemini vis adhibenda nisi amoris et caritatis, nec is sit (Catechista) qui timeri magis, quam amari velit. Do słodyczy takiej i łagodności pobudzać się winien przykładem samego Chrystusa Pana, widokami wiary, i objawiać je w uprzejmem postępowaniu, we wdzięku słowa, w pogodzie twarzy, w spokojnem uczeniu, w skromnej powadze, a strzedz się nadętości i pychy: non bene conveniunt nec eadem sede morantur majestas et amor. Slodycz taka: i łagodność katechety naprowadzi na takt ojca i matki, który wszystkiemu dobremu i rozwinieniu umysłu i uprawie woli, i rozmnożeniu nauk pomoże przez miłość. I bedzie unikał katecheta obrażania miłości własnej przez jakiekolwiek uraganie. A jeżeli mu przyjdzie czasem i postrofować i pokarać,

to znowu po upomnieniu, ukaraniu, niech jeszcze następuje miłość i łagodność i słodycz.

- 4) Potrzebna w katechecie gorliwość, t. j. żywe pragnienie, ażeby dzieciom dać poznać i ukochać Boga i Jego wolę, dopomódz zbawieniu ich duszy. Brak takiej gorliwości, przy skromnej funkcyi katechety, nudzi z powtarzania jednychże rzeczy, nieudolności, czasem płochości dzieci, odjąłby mu siłę i użyteczność. Przeciwnie z gorliwości takiej wyczerpie moc na pokonanie licznych trudności, cierpliwość i wytrwanie na coraz nową ochotę i poświęcenie. Gorliwość katecheta nieraz przenosi i do dzieci. Jakkolwiek zaś ma ją jednako do wszystkich dzieci obracać, może szczególnie być dbałym: 1) względem dzieci niewinnych, 2) ubogich i sierot, 3) mających niedobrych rodziców, zagrożonych przykładem złych obyczajów. Gdyby jedno dziecię wprowadzić na drogi zbawienia, jużby to dostatecznem być powinno dla obudzenia całej gorliwości w katechecie.
- 5) Obok gorliwości potrzeba katechecie roztropności, tej rzadzicielki, kierownicy gorliwościa. Potrzeba wielkiej roztropności: 1) żeby sie umieć miarkować i powstrzymywać w gorliwości. Nie każde natchnienie gorliwości uważać za wole Boża. Nie działać za pierwszem wzruszeniem gorliwości, zastanowić się i poradzić przed uczynkiem, obliczyć skutki żywego słowa lub postapienia, nie pozwalać wybuchów. Potrzeba znów roztropności: 2) ażeby stosować i urozmaicać postepowanie względnie do osób. Sa charaktery, które hamować, sa drugie, które pobudzać potrzeba. Sa okoliczności, w których potrzeba ze słodyczą ośmielać, pocieszać; są inne, w których sie i osrożyć potrzeba i pogrozić i skarcić. Potrzeba roztropności aby: 3) nie obudzić w dzieciach przekonania o stronności katechety ku jednym z krzywdą drugich. 4) Potrzeba roztropności na rozróżnienie w dzieciach rodzajów umysłu, skłonności, ażeby odmieniać tony wedle lat, bojażliwości jednych, próżności i pychy drugich. 5) Potrzeba roztropności, ażeby uczeniem o grzechach nie szkodzić niewinności.

# § 6. Czego się naucza w katechizmie.

To co sie gdzieindziei wykłada o przedmiotach kościelnego nauczania, może i tutaj służyć. (Katechizm Trydencki ułożony w tym porzadku: Symbol, Sakramenta, Dekalog, Modlitwa Pańska, Katechizm Gauma: Religia przed, podczas i po opowiadaniu Chrystusa Pana. Katechizm Guillois: 1) w co wierzyć, 2) co czynić, 3) o co się modlić. Kanizyusz: 2 cześci: Madrość i Sprawiedliwość. W 1-szej, o wierze, symbolu, o nadziei, modlitwie, o miłości, 10 przykazań Bożych i 5 kościelnych i o Sakramentach. W 2-giej, strzedz się złego, czynić dobrze). Ale w katechizmach zwłaszcza dla dzieci szczególniej wykładać sie ma to co sie naibliżej odnosi do wiary i obyczajów. Opuszczać się wiec mają przedmioty ciekawe. kwestve subtelne, opinie niezdecydowane uroczystym wyrokiem Kościoła, zarzuty przeciwko wierze. Nauczać sie wiec beda prawdy wiary, o których każdy chrześcianin pod utrata zbawienia wiedzieć powinien (necessitate medii). I znowu wszystkie prawdy potrzebne (necessitate praecepti), jako przykazania Boże, Sakramenta, przykazania kościelne wykładać: istota, rozmaitość, rodzaje i szkodliwość grzechów. Nauczać się bedą cnoty, z nastawaniem na danie o nich jasnego pojecia. Nie wszystko jeszcze chrześcianinowi zależy na strzeżeniu sie złego, w dobrem podnosi się człowiek przez poznanie i praktykowanie enoty. A enoty chrześciańskie takie sa piekne, taka sa chwala Chrystyanizmu, ozdoba Kościoła, dobrem powszechnem. Miara i skala katechizmów rozszerzać sie i podnosić może, w każdym tylko i najmniejszego rozmiaru katechizmie starać sie trzeba o całość w ogóle i dokładność w szczególach; unikać przesady czy w wykladzie cnót, czy w zrażaniu od grzechów; cnoty i grzechy mają stopnie i odznaczyć je trzeba, żeby nie obudzić błednego sumienia.

# § 7. O przygotowaniu do Katechizmu.

W nauczaniu katechizmowem koniccznie jest potrzebnem przygotowanie sie. Najzdolniejszy Kapłan nie potrafi być użytecznym, opuszczając się na improwizacye a zaniedbując przygotowania na rzecz. Z nieprzygotowania sie katechety znajda się powtarzania, opuszczenia, niedokładności, przedmioty ogólne, ustępy niepotrzebne, sady prędkie, wszystko słowem, co bedzie uczeniem bez nauczenia. I znajda sie nietrafności od niezastosowania sie do pojecia młodych. I moga sie jeszcze znaleść trudy wykładu, gorycz, zrażenie, co całe noświecenie sie katechety może zrobić bezowocnem. Starannie sie przeto katecheta i tak gotować powinien: 1) Nauczyć sie ma textu katechizmu i wcześnie oznaczyć słowa, które ściślej objaśni, przedmioty, które dokładniej wyłoży. 2) O cześci obiaśnianej przeczyta albo Katechizm Trydencki, albo Katechizmy Konstancieńskie, albo Belarmina, Conturier, Lantages, a u nas Pougeta, Gauma, Guilois, Smita, Teologie nawet, porobi noty lub wyciagi 3) Przygotowawszy sie na przedmiot, przygotuje sie i na sposób wypowiadania, jasny, pobożny, przyjemny, bogaty w przykłady, historye, obmyśli na wet wyrażenia i zwroty. 4) Przygotowanie i wykonanie połączy z modlitwą, intencya obrócenia tego na chwałe Boża i dobro dzieci. 5) Zrobiwszy to z ufnościa, niech sie już odważy.

### 🖇 8. O sposobach urządzenia Katechizmu.

Byłoby do życzenia, żebyśmy z obrazu której krajowej szkoły katechizmowej wyczerpnąć mogli doświadczone prawidła na urządzenie wreszcie szkółek podobnych. W braku takich szkółek u siebie, spojrzmy na inne. W Paryżu, w parafii św. Sulpiciusza X. Olier 1642 r. założył taką szkółkę, w której najużyteczniej potem przez wszystkie czasy uczono katechizmu i która została wzorem dla szkół podobnych i innych parafij. Powszechnie zaś wypraktykowano, iż dla użytecznego katechizowania dzieci, potrzeba: 1. zaprowadzić

ciągłe nauczanie katechizmu; 2. szukać w niem oświecenia dokładnego; 3. uświatobliwienia dzieci.

a) () zaprowadzeniu ciągłego nauczania. Na zaprowadzenie ciagłego nauczania katechizmu potrzeba umieć przygarnać dzieci, owładnać, utrzymać je w ciszy, skupieniu, porzadku i karności. Środkami na to będą: 1. Wybór miejsca. 2. Obmyślenie porzadku i dopilnowanie. 3. Utrzymanie ciagłej uwagi dzieci, 4. Nagrody, 5. Kary, 6. Ćwiczenia pobożne. 1. Co do miejsca. Nawa kościoła nie jest miejscem wygodnem z powodu mogacych się nastręczyć przeszkod i roztargnień, lepszem miejscem byłaby ustronna kaplica lub sala. Tam prócz oltarza, urzadzić katedrę dla katechety, ławki dla dzieci, rozmieścić na nich dzieci, wzgląd mając na płeć, wiek, usposobienia, temperamenta. 2. Co do porzadku. Sporzadzić programme katechizmu i porzadku, zawiesić ją u drzwi zebrania, dobrzeby mieć utwierdzenie Biskupa albo jeneralnego wikarvusza. Art. 1. godzina zebrania. Tej sie i samemu pilnować i bronić dzieciom opóźniania się, nieregularności, opuszczania. Art. II. porządek wejścia. n. p. Naprzód zbierać się do kościoła, za danym znakiem, parami porządnie wchodzić do kaplicy lub sali, stanać na miejscu; za drugim znakiem poczać modlitwe, śpiew; za nowym znakiem powstać i usiąść potem. Art. III. () zachowaniu skromności i ciszy podczas katechizmu. Art. IV. O lekcyi umienia i wydawania. Art. V. () porządku wyjścia z katechizmu. Art. VI. O spowiedziach, porze spowiedzi dla uczniów katechizmowych, 3) Co do utrzymania ciaglej uwagi dzieci: oto być dbalym katecheta powinien. Lekcyi tak pytać, żeby każdy musiał czuwać: pytać wiele, sadzić sprawiedliwie. W wykładzie też ciągle się odwoływać do uwagi, probować jej, być starannym i cierpliwym. Umysł dzieci (Fenelou) jak świeca zapalona na wietrze: światło jej chwieje się, a co chwila może zagasnąć. Nie nie zostawiać na domysł, lekcye naznaczyć, ściśle określić. 4) Co do nagród. Przeciwwagą na płochość dzieci, wstret do nauki i pracy jest ośmielanie ich i pobudzanie przez nagrody, jako to pochwały, których tak trzeba używać, żeby nie obudzić zarozumienia i próżności;

godności, które potrzeba potworzyć, jako to, cenzora, asystentów, sekretarzy, kantorów, pierwsze miejsca ławek, etc. dobre zdanie: wyzywanie się o pierwsze noty. Analizy lub sprawozdania na piśmie. Medale, krzużuki, obrazki, etc. 5) Co do kar. Katecheta powinien pilnie budzie do dobra, na małe wyboczenia być pobłażającym, jak matka co nie odbiera piersi dziecku choć je ukasi, przestrogami zabiegać, żeby nie potrzebować karania, a jeśli już ukarać, to w porze, czasie, z wyliczeniem, żeby złe nie zostało tryumfujące; wybierać kary lekkie z obciażającemi okolicznościami. 6) Co do ćwiczeń pobożnych. Dzieci nie lubia monotonii, potrzeba im rozmaitości. Urozmaicać wiec nauczanie przez ćwiczenia pobožne, jako n. p. świeta katechizmowe, których można na rok kilka obchodzić przy uroczystościach Matki Boskiej, św. Jana Kantego, św. Kazimierza, św. Stanisława Kostki, przy poczatku i końcu rocznego katechizmu, na świeta takie przygotować ozdobniejsze nauki, uroczystsze nabożeństwa, rozdanie nagród etc. Dialogi, na które przygotować dzieci. Konferencye, t. j. rozmowy miedzy Kaplanem i uczniem. Pisma Kassiana i św. Bazylego wspominają o tym rodzaju nauczania. We Francyi za najlepsze maja się konferencye de Chevassus (4 vol.) o symbolu, Sakramentach i przykazaniach, oraz O. Daniela kapucyna (pasyjne) o modlitwie, pacierzach, Sakramentach i przykazaniach. Processye, przy nich komeżki, choragwie, śpiewy i miejsce podług pilności i zasług; czytanie biletów i ćwiczeń o historyi świata i o innych przedmiotach świętych. Czytania tego dozwalać jako nagrody i pomagać w układzie takich biletów. Wszystkie te środki nie wszędzie i nie odrazu sa praktyczne, ale powoli i cierpliwie ich używać i czekać z innemi. Co dziś jest niepraktycznem, jutro, za dni kilka może zostać bardzo użytecznem.

# § 9. O szukaniu w katechizmie dokładnego oświecenia.

Po urządzeniu już ciągłego katechizmu, wypada potroszczyć się katechecie, ażeby nauczanie to dowiodło dzieci do

szczerego oświecenia o przedmiotach wiary. Rady na to w dwóch zamieszczamy uwagach: pierwsza będzie o przymiotach i warunkach katechizmowego nauczania, druga o różnych katechizmowego nauczania metodach.

Przymioty i warunki katechizmowego nauczania sa: a) krótkość, b) jasność, c) gruntowność, d) objaśnienia przez porównania, parabole i przykłady z historyi, a) Krótkość: żeby co w dzieciach zostało z nauki, potrzeba, żeby ja podawać treściwie i krótko. Z umysłem dzieci, pisze Kwintylian (libr. 1. cap. 3. de publicis scholis), jak z tem naczyniem o ciasnym otworze, do którego nie nie wejdzie, kiedy sie lać bedzie ryczałtem, które sie wtenczas tylko płynem napełni, gdy się lać będzie kroplami i powoli. Wszelkie dłuższe i szersze wywody, jakkolwiek dobre, nie są stosowne na uczenie elementarne. Nigdy sie nam dość napowtarzać nie można za św. Franciszkiem Salezym (le quide de ceux, qui annocent la parole de Dieu p. 81), že lampa gašnie od zbytku oliwy, że roślina marnieje od zbyt obfitego polania, że winna latorośl im bardziej rozrosła w łodygi, mniej daje owocu. J. Fenelon (de l'éducation des filles) radzi w glowy dzieci wkładać nie wiele, bo to jeszcze ciasne naczynia, ale wkładać rzeczy wybrane, takie, które chcemy, żeby zostały światłem na całe życie. Żeby mieć te krótkość, trzeba obmyślać przedmiot, sprowadzić go do prawd istotnych, streszczać do najściślejszych określeń i aforyzmów, unikać nieprzygotowania sie, z którego ida rozwlekłości, opuszczanie rzeczy essencyonalnych, niepotrzebne ustępy, ogólizowania i nieskuteczność nauki. b) Jasność. Dzieci nie umieja ani domyslać się, ani stosować do siebie, a zrozumiewają to tylko, co się im do nauczenia lub wypełnienia podaje. Katecheta więc ma im i jasno wykładać i jeszcze objaśniać i wnioski wyprowadzać i do pełnienia polecać, a to tak jasno, ażeby i mniej zdolni nauczeni byli, et nimis tardus misericorditer sublevandus est (s. Augustinus de cath. rudibus c. 10). Potrzeba mu jasności w myślach, wyrażeniach i metodach. 1) Jasność myśli. Nie częstszego jako ludzie o myślach ciemnych, mglistych, bez precyzyi. Katecheta być jasnym powinien, a bedzie miał te

myśli, jasność jeśli się wprawiać będzie wszystko zrozumiewać dokładnie, potem pojęcia swoje najtreściwiej, najprościej wyrażać, jeśli się stawiać bedzie w położeniu swoich słuchaczy, a wzgląd mając na ich wiek i płeć, wychowanie, stopień rozwinienia umysłowego, tak im podawać bedzie nauke, ażeby najłatwiej pojeta i zatrzymana była. 2) Z jasnościa myśli winna sie łaczyć jasność wyrażenia. Myśl nieraz jasna zaciemniać moga wyrażenia niejasne, wiec ich katecheta unikać powinien: wyrażeń figurycznych n. p. światło wiary, budowa doskonałości, ukojenie namietności; wyrażeń z siebie nie dość określonych jako n. p. intencye, żadze, oddanie sie Bogu etc.: perufraz n. p. ksiaże Apostołów (Piotr św.), Apostoł narodów (Paweł), Prorok z Patmos (Jan św.); unikać fraz długich, peryodów sztucznych i wszystkiego co utrudza nauke. A natomiast używać wyrażeń powszechnie przyjętych, utartych i popularnych, choćby nawet wyrażeń z języka dzieci, byle sie te nie przeciwiły powadze i godności słowa Bożego. z ich pomoca przez wykład prosty prowadzić do zrozumienia pojeć wyższych. W odpowiedziach zamykać pytania a wychodzić od faktów zmysłowych. N. p. katecheta chee dać pojać co to zbawienie. Okazuje umarłego niesionego na cmetarz i pyta, dokad go niosa? - do grobu. Więc umarli sa w grobach? -- tak. Niktże z nich w raju? -- owszem dobrzy sa w raju. Wiec razem w grobach i w raju? - ciała w grobach a dusze dobrych w raju. Dusze więc ich nie pomarły? - nie, one nieśmiertelne. Sa więc zbawione? - tak, cnotliwe zbawione. Wiec co to zbawić się? - dostać się po śmierci do nieba. A umrzeć? -- jest to ciałem w proch się rozsypać. Do wszystkich i do najwyższych pojeć doprowadzić można umysł dzieci przez taka prostote i jasność wykładu. 3) Z jasnościa myśli i wyrażeń połączyć należy jasność metody. Plan, porządek, metoda w uczeniu wiele znaczy; niedbanie o to sprawia zamieszanie, utrudzenie nauki, bo choćby zdolnie przełożona była, streścić się nie da nauka porządna, metodyczna i pojmuje się łatwiej i przyjmuje się rozkoszniej i zatrzymuje się wierniej. Potrzeba wiec katechecie wiedzieć, czego i jak uczyć będzie, treść mieć gotową, wprzód nim szczegóły objaśniać pocznie. Potrzeba takiego planu koniecznie, kto w katechizmie chce niejako całość wiary nauczyć. Potrzeba więc planu na ogół przedmiotu, a metody na wykład szczegółowy. O tych różnościach metod niżej się powie. Tu miejsce na to, cośmy mówili o metodach określań i faktów

- c, Gruntowność. Błędem to myśleć, że dzieciom wszystko dobre, że dość jest, aby ich umysł zaprzatnać św. przedmiotem, że mało zależy, aby im podawać prawde dokładnie i gruntownie. Owszem dziecko w młodości się uczy ale na całe życie: tak wiec i uczone być winno, aby umiało i dzisiaj i napotem, žeby prostszy w lata i rozum nie pogardziło katecheta i nauka, która jest Boża, a do tego może doprowadzić niedbały i lada jaki katecheta. Konieczne więc katechecie, ażeby prawd Bożych nauczał gruntownie, żeby w określeniach był dokładnym, w podziałach sprawiedliwy, w dowodach niepokonalny, w użyciu cytat z Pisma św. i Ojców umiarkowany, wybierał z nich tak zwane klasyczne, n. p. Ty jesteś opoka etc. (Bóg stworzył ciebie bez ciebie, ale cie nie zbawi bez ciebie) Aug., żeby nie rozumował a nauczał. Stad niewatpliwy wniosek, że dobry katecheta dobrym być loikiem powinien.
- d) Objaśnianie przez porównanie, parabole, przykłady i historye.
- 1. Porównania brane z koła pojęć przedmiotów znajomych dzieciom, ułatwiają im naukę, większą do niej budzą ciekawość, podnoszą interes, uwagę, podobają się ich wyobraźni i zadawalniają bardzo. Katecheta nie ma się otrząsać z tej wielkiej pomocy w nauczaniu. Sam Chrystus Pan opowiadając Ewangielię prostaczkom i ubogim używał porównań od przedmiotów znajomych, jak ojca rodziny, syna, sługi, uczty, mąki, pochodni, pola, drzewa, kwiatu, wróbla etc. Ponieważ porównania mają objaśniać przedmiot, powinny być brane od przedmiotów znajomych i być stosowne, krótkie i jasne. Jak to pięknie Chrystus Pan człowieka uczy o Opatrzności przez odwoływanie się do innych jestestw stworzonych: Wejrzyjcie na ptaki niebieskie, iż nie sieją, ani żną, ani zbierają do gumien, a Ojciec wasz niebieski żywi

ie. A o odzienie przecz się troszczycie? przypatrzcie się liliom polnym jako rosna, nie pracują ani przeda, a powiadam wam, iż ani Salomon we wszystkiej chwale swej nie był odziany jako jedna z nich. Św. Franciszek Salezy, chcac obiaśnić dlaczego Chrystus Pan modlił się tylko za św. Piotra, choć cały Kościół był w niebezpieczeństwie, wprowadza na podobieństwo ogrodnika, który gdy chce cała rośline od uschnienia zachować, nie każda gałaż i liść skarpia, ale pień polewa, który gdy bedzie zwilżony, cała roślina zdrowa będzie. Fenelon chcac obiaśnić duchowność duszy i jej władze myślenia, poznawania, kochania, porównaniami dowodzi. Cytuje człowieka dowcipnego i pyta: "a ten jego dowcip, widzieliście, jakiego jest koloru? opatrzyliścież, okragły jest czy prostokatny? słyszeliścież, jakiego jest głosu? Sa wiec rzeczy, które sa, a których widzieć, słyszeć, zmysłowo czuć nie możecie, które nazywają się duchownemi. Taka jest i dusza nasza. Widzicie ten stół, to okno, wy je znacie, lubicie lub nielubicie: a ten stół, to krzesło zna was, kocha was wiecej niż drugich? A wiec ten stół, to okno nie takie jak wy, dlaezego? - bo duszy nie ma i władz duchownych". Takie porównania nietylko pomagaja do objaśnienia rzeczy, ale jej nawet dowodzą. Tylkoż znowu nie potrzeba wiele porównań i ciagle porównań i to przesyci a potem przeszkodzi umysłowi rozpieszczonemu wsłuchiwać się w spokojny wykład nanki.

2. Parabole, przypowieści, są to też porównania pod formą historycznego zmyślenia mieszczące objaśnienie prawd. Sam Chrystus Pan ich używał i powszechnie znajome są przypowieści o synie marnotrawnym, dobrym pasterzu etc. Używali ich i Ojcowie święci. Św. Bernard chcąc okazać zgrozę niewdzięczności ludzkiej dla męki Zbawiciela, tę dał parabolę: "Był człowiek za wielkie zbrodnie na śmierć skazany; ulitowawszy się nad nim syn królewski otrzymał od ojca pozwolenie umrzeć za winnego. Winny uwolniony, poszedł bawić się na plac publiczny. Oznajmują mu, że syn królewski już wiedziony na zatracenie, a on i myśleć o tem nie chciał, i nie wzruszył się i zabaw nie porzucił". Parabole są też do-

brym środkiem do objaśnienia definicyj, określeń, trudnych najczęściej dzieciom. Skruchę n. p. doskonałą, niedoskonałą, niewolniczą, możnaby tak objaśnić: "Miał ojciec trzech synów, którym kazał paść jagnięta. Któregoś dnia wszyscy zasnęli, a wilki z sąsiedniego lasu zdusiły owce. Dzieci więc w płacz. Jeden płacząc mówi: ojciec mię bić będzie — drugi płacze i dla kary, która go czeka i dla szkody, która się stała — trzeci płacze, że winą swoją szkodę zrobił i więcej jeszcze płacze, że dobrego ojca zasmucił." Jest zbiór takich parabol w dziełku: les paraboles dn P. Bonaventure Girandeau.

- 3. Przykłady. Pojmujemy je tutaj jako przypuszczalne zdarzenia, od których się snadniej objaśnić może przedmiot naukowy. Katecheta n. p. wyłożył o grzechach myślnych, o stopniu ich winy, a dla dobitniejszego wykładu, jeszcze nastepny przykład przywodzi. Jerzy odwiedza Michała, nie zastawszy go, spostrzega zegarek, zażadał go przywłaszczyć. Jeszcze tego nie spełnił, Michał powraca i bawia sie. Czy zgrzeszył Jerzy? — tak: dlaczego zgrzeszył choć nie ukradł? - bo miał wolę zgrzeszenia. Lecz jeśliby Jerzy żadze zgrzeszenia powstrzymał obawa wiezienia, kary? – zgrzeszyłby. Lecz jeśliby Jerzy po pokusie grzechu, powiedział: nie, nie zrobie tego, bo tego Bóg broni, ezy zgrzeszyłby? — nie. A jeśliby ta pokusa często do niego wracała, a on się jej ciągłe opierał, czy grzeszyłby? nie - nie grzeszy się myśla, chyba że przy niej wola i żadza, albo przyjemność myślenia o złem. Łatwo stad widzieć, jak podobne przykłady objaśniaja wiecej przedmiot, niż robić to może wykład zwyczajny.
- 4. Historye, budujące zdarzenia i przykłady z historyi wielce się też mogą przydać katechecic. One i dzieciom milszą czynią naukę, pociągają uwagę, skupiają ją, zajmują pamięć, praktyczniejszą robią naukę, wzruszają prędzej wolę, nakłaniają do naśladowania. W wyborze i przywodzeniu zdarzeń historycznych potrzeba: 1) wybierać fakta prawdziwe, zmyślone byłyby złe, opuszczać zaś fakta z jasnowidzenia, lunatyzmów, snów, extaz etc. 2. wybierać fakta poważne, komiczne rozpraszałyby ducha i uwłaczały powadze słowa

Bożego; 3. wybierać fakta znakomitsze, czy ze względu rzeczy, czy osoby, czy położenia, czy siły woli, czy wielości pokus, czy pomocy łaski Bożej, etc.; 4. opowiadać je prosto, jasno, żywo; 5. w przykładach zwracać tem pilniej uwagę na rzecz główną, że dzieci powszechnie rozsypują się na akcessorya; 6. wybierać zaś fakta z historyi św., życia Świętych, zdarzeń w kościele pierwej, niż z dziejów świeckich. Bossuet każdy rozdział swego katechizmu poczyna od historyi, z której wychodzi do przedmiotu. Fleury ułożył katechizm historyczny. Szmit w swoim katechizmie historycznym jest najbogatszy w przykłady, więc i najbogatszą pomocą dla katechety.

# § 10. O sposobach (metodach) katechizmu nauczania.

Trzy sa główne metody, sposoby uczenia katechizmu: 1. zwyczajny, w którym katecheta sam ciagle przedmiot wykłada jako lekcyę, metoda dobra na nauki konieczna, nawet na katechizm dla dojrzalych, mniej dobra dla dzieci, i w nich nie budzi interesu: 2. w której katecheta koleja wykłada prawdy, ich dowody, praktyczne prawd użycie, a potem wszystko to powtarza; 3. w której katecheta prawdy i dowody mieści w pytania i odpowiedzi. Pyta, domaga się odpowiedzi, sam odpowiada, i jeszcze pyta, i odpowiedzi dopełnia, prostuje, objašnia i takim sposobem wyczerpywa obrany przedmiot; jest to już najwłaściwszy sposób katechizowania, a w nim potrzeba strzedz się kwestyj próżnych, pytania urozmaicać, identitas est mater taedii, dzieci ośmielać do odpowiedzi, doświadczać czy pojmują, czy umieją pochwytywać rzeczy główne, a w prawdach moralnych nie przestawać na pojeciu. ale doprowadzać do obierania sposobów na wypełnienie prawideł moralnych. Więc brać na siebie postać potrzebujacego rady, przestrog, nauki, albo n. p. gotować się do spowiedzi, a dzieci prosić, żeby pomagały do gotowania się. Na wszelki jeszcze sposób nauczania można przyjąć jednę z dwóch ogólnych metod, albo rozbiorowa, analityczna, w której do ogólnych pojęć o jakiej prawdzie do szczegółów przeprowadzamy, albo zbiorową, syntetyczną, w której od względów dalszych poczynamy, potem je zbieramy, skupiamy i doprowadzamy do najściślejszych danej prawdy określeń. Już zaś gdzie, kiedy, którego sposobu używać ma katecheta, od jego to woli i roztropności zależy.

# § 11. O uświątobliwianiu dzieci uczących się katechizmu.

Katecheta, któryby nastawał tylko na uczenie dzieci, a nie starał się o ich ulepszenie, połoweby tylko i to mniejsza swej powinności dopełniał. Oświecając wiec umysł przez prawdy wiary, pracować też ma nad nawróceniem serc, wprawianiem woli do dobra i cnoty. W dziecku gotowe leża skłonności do wszystkiego złego, jest to puścizna grzechu pierworodnego? Jest w niem gotowość do pychy i wydaje sie w tem, że wszystko do siebie odnosi, nie lubi oporu, hamulca, płacze, winy swe skrywa, kłamie, etc. i do łakomstwa a wydaje sie w napieraniu sie wszystkiego co mu się podoba, i do zazdrości a wydaje się pożadaniem wszystkiego co może, i do gniewu, a wydaję się zapalaniem się, biciem, okrucieństwami nieuważnemi, i do lenistwa a wydaje się ociąganiem sie w pełnieniu obowiazków, i tak do wszystkiego złego. Póki wiec dziecko w młodości lekkiej, słabej, nieoględnej, ważny jest obowiązek katechety, złe skłonności wypleniać, do dobrego wolę zapalać, wspomagać w tej walce ze złem, iść wiec na ratunek dusz dzieci, z nauką, i po nauce z budujacym przykładem, z uwagami, wskazywaniami praktyk, upomnieniami ku światobliwości. Wzorem takiej świątobliwowości, do której chce doprowadzić dzieci, sam być katecheta powinien. W nauczaniu prawd wiary okazywać ma głębokie o nich przekonanie, prawom moralnym sam okazywać ma posłuszeństwo i wierność, obowiązywać się tem, czem drugich ma obowiązywać. We wszystkiem okazywać pobożność, być i żyć tak jak chce, żeby były i żyły dzieci. Dzieci niech patrzą, jest w nich skłonność naśladowania, a jeśli patrzeć beda na dobry przykład, wedle niego układać sie beda. Przykład jest to ciche ale najskuteczniejsze uczenie światobliwości. – Do przykładu z siebie niechaj dołaczy staranie wywodzenia uwag moralnych z każdej nauki. Tem każda nauke praktyczna uczyni, wykaże w niej strony nietylko obowiazujące umysł, ale i wole, przyuczy nie przestawać na wiedzy, ale nakłoni do życia wedle wiary, do dobrych uczynków, wiara bowiem bez uczynków jest martwa; dobrze więc zrobi, jeśli np. wyłożywszy straszne skutki grzechu, tak doda: wiec czego się najbardziej na ziemi mamy obawiać? - grzechu, i nie masz wiec klesk cięższych dla nas nad grzech? - nie, a choroba, zabójstwo, śmierć, nie cieższe od grzechu? nie, bo po tamtych weiść możem do nieba, a grzech do potepienia prowadzi, i dobrzeby zrobił, jeśliby wyłożywszy przykazanie "czcij ojca twego i matke twoja", poszedł za dziećmi do praktycznego ich życia i tam pokazał co dobre, a co jest grzechem przeciw przykazaniu. I dalej dobry katecheta troskliwy o uświatobliwienie dzieci, wskazywać im bedzie praktyki uświątobliwiające, jedne na podnoszenie i praktykowanie wiary, drugie na kształcenie sie moralne. Wiec uczyć n. p. po wykładzie odkupienia, patrzeć często na Krzyż, a patrząc, przypominać co dla nas zdziałał Chrystus na krzyżu i za każda raza budzić się do wdzięczności. Nie mijajcie nigdy dzieci krzyża, czy go w domu widzicie, czy w kościele, czy przy drodze, czy na mogile, żebyście nie przypomnieli Najdroższego Odkupiciela. I tak będzie uczył co w duszy poczuć, przypomnieć sobie powinny dzieci, kiedy sie znajda n: p. przed drzwiami kościola, przed oltarzem gdzie Najśw. Sakrament, na podwórzu przed golem, jak mówimy, niebem, i poda im małe praktyki, n. p. przed kościołem przeżegnaj sie i zmów skład wiary, przed ołtarzem uklęknij i uderz się w piersi, patrząc na niebo, zawołaj: Panie, daj mi niebo. Nadto katecheta postara się obudzić szacunek i przywiazanie do ćwiczeń duchownych, przekonać, że w praktykowaniu ich leży uręczenie w wierze. Nastawać będzie, żeby dzieci nie opuszczały: 1) pacierzy; 2) modlitwy porannej i wieczornej z rachunkiem sumienia; 3) rozmyślania, albo przynaj-

mniej robienia codzień dobrego przedsiewziecia: 4) słuchania mszy św.: 5. przystepowania, albo ochoty przystapienia do ŚŚ. Sakramentów. Byłoby do życzenia, wdrożyć dzieci do dziekowania przez Bóg zapłać, do mówienia Anjoł Pański przy dzwonieniu, wieczne odpocznienie przy potkaniu konduktu etc. Bo nauczenie takich praktyk jest wielka pomoca uświatobliwienia. Do takich praktyk dołaczy katecheta upominania. ogólne lub szczególne, publiczne lub prywatne, z powodu dopełnionego złego lub opuszczonego dobra. W upomnieniach takich zórować powinna dobroć nad ostra gorliwościa, upomnienia powinny być stosowne do położenia dzieci, charakterów, stopnia winy lub niedbałości. W urzadzonym już katechizmie środkiem do przeprowadzenia wielu rad, zaleceń, dzieciom sa homilie. W nich katecheta świetej wołi znajdzie zreczność na aplikowanie nauki Chrystusowej do życia dzieci. na ściaganie w nich wad powszechnych dzieciom, na pokazanie im obowiazków ich, i dróg i sposobów ich wykonania. Źródłem na to dla katechety jest jego naprzód naukowe wykształcenie, a potem gorliwość, miłość i poświecenie.

# O różnych rodzajach katechizmu.

Zwykle się liczy i odróżnia 7 rodzajów katechizmu, jako to: 1) katechizm dla małych dzieci; 2) katechizm dla przystępujących do 1-szej komunii; 3) katechizm wytrwania; 4) katechizm dla wszystkich parafian; 5) katechizm szkolny; 6) katechizm dla nieuczonych starszego wieku; 7) katechizm dla tych, którzy się nie mogą uczyć textu katechizmu.

# 1. Katechizm dla małych dzieci.

Jedną z najużyteczniejszych rzeczy, które kapłan zrobi w parafii, jest urządzenie katechizmu dla małych dzieci. Urządzenie to jest praktyczne, bo dzieci małe, niczem jeszcze nie zajęte, dobrze jeśli się zajmą katechizmem. Rodzice chętnie

sie na to zgodza, a Paroch ten ma w tem interes, że obracajac pierwsze siły umysłu do poznania Boga, i pierwsze siły woli do posłuszeństwa woli Jego, utrzyma dzieci w niewinności, spobożni ich, przygotuje do łask Bożych. Na urzadzenie takiego katechizmu potrzeba ze strony katechety wiele dobroci, słodyczy, łagodności, nawet czułości miarkowanej skromnościa i nowaga kapłańska, na pociagnienie dzieci, żeby sie zbierały z ochota, rozchodziły rade i rade znowu wracały. Katechizm ten dla malych dzieci powinien być treścia obfity, a najkrótszy co do wykładu. Wykładać go potrzeba językiem naiprostszym, jasnym, takim któryby rozumiały dzieci: jasność te rozciagać na pytania, odpowiedzi i objaśnienia. Odpowiedzi dawać krótkie, aby je najłatwiej zapamietały. Wypowiadać wszystko powoli, wyraźnie i nastawać na to, żeby nauczyć, więc i nie spieszyć dalej, póki sie dzieci tego co wykłada nie nauczą. Uczyć niezbyt wiele, ale dobrze i gruntownie. Do objaśnień wprowadzać przypowieści, przykłady i historye, które sie najciekawiej słuchaja przez dzieci: a i pamiętać, że przykłady, historye, to tylko pomoce, a główna rzecz nauczyć dziecko, w co, jak wierzyć maja, czego się strzedz, a co pełnić powinny, czego Bóg broni a co nakazuie.

# 2. Katechizm o 1-szej Komunii.

Od katechizmu dla małych dzieci różny treścią a nawet i sposobem urządzenia powinien być katechizm o 1-szej komunii. Mieszanie tych dwóch oddziałów katechizujących się dzieci ciągnęłoby za sobą niewygody. Starsze dzieci nudziłyby się od tego czego się uczą młodsze, dla młodszych trudneby może było, co się wykłada dla starszych. Zresztą katechizm 1-szej komunii oddzielnych wymaga starań, skupionych prac około tych dzieci, co pierwszy raz przystąpić mają do Najśw. Sakramentu. Pierwsza komunia to dzieło ważne dla dzieci, od którego wiele zależy ich przyszłość doczesna i wieczna. Katecheta przejmie umysł dzieci tą wa-

żnościa, uczenie tej ważności pokaże w samem urzadzeniu katechizmu, akt 1-szej komunii przedstawi jako nagrode, jako wielka życia chwile, od której dziecko pocznie czynne życie w łaskach sakramentalnych i w pełnieniu obowiazków chrześciańskich. Pora najstosowniejsza dzieciom do przystapienia do 1-szej komunii, jest rok ich życia 10 lub 11. Mniej dobrze zwlekać to na czas późniejszy, bo następuje już wiek obudzania sie namietności, zaciagania nałogów, w którym trudno o unilnowanie niewinności i wytrwania w dobrem. Przedmiotem najwłaściwszym na ten rodzaj katechizmu, jest krótki naprzód katechizm ogólny, a potem szczegółowszy wykład o Sakramentach Chrztu, Bierzmowania, Pokuty, o warunkach godnego przystąpienia do Najśw. Sakramentu. Dobrzeby katechizm ten zacząć na kilka miesięcy przed porą obraną na 1-sza komunia, od dania wyobrażenia o wielkiem znaczeniu aktu, do którego dzieci mają przystapić; wielkie jest dzieło, nie człowiekowi bowiem gotuje sie mieszkanie, ale Bogu. I. Paral. 29. 1. o wielkich skutkach dobrze przyjętej komunii: kto pożywa ciała mego a pije moję krew, we mnie mieszka a ja w nim, on zna żywot wieczny, a ja go wskrzeszę w ostatni dzień. Jana 6., o strasznych skutkach złej 1-szej komunii, jak komunii Judasza, o którym mówi św. Mateusz 26: dobrzeby było, żeby się nie urodził był ten człowiek, - od ukazania, jak nas do ostatecznych rzeczy szcześliwiej, lub nieszcześliwiej doprowadza 1-sza komunia. Za warunki przy tym rodzaju katechizmu katecheta naznaczy dzieciom: 1) uczęszczanie na katechizm; 2) uważne słuchanie; 3) pilne uczenie się; 4) wypełnianie rad im dawanych; 5) odzwyczajanie się od złego, unikanie grzechów; 6) wprawianie się do obowiazków ku Bogu i tym ludziom, z którymi żyją najbliżej; 7) chowanie czystości serca i usposobienia pobożnego. Pomoże tym warunkom, urządzając spowiedź, każe ją odprawiać co miesiac, przez ten środek oczyszczą sumienie i wdrożą się do usposobienia, z jakiem potrzeba przyjąć 1-szą komunia. Na 3 dni przed komunia urządzi Kaplan rekollekcye i przez nie ostatecznie przygotuje do spowiedzi ostatniej i 1-szej komunii. W niektórych parafiach, kiedy dzieci spowiadać się

mają, na stopniach ołtarza kładą krzyż, do którego przystępuje naprzód pierwsza para, modli się, całuje krzyż, a kiedy odchodzi już na spowiedź, przystępuje druga para i t. d. W dzień 1-szej komunii zwyczajnie staranniej ubierają dzieci. Kapłan z niemi sam akta odmawia, we Mszy św. modli się za nich, pobożnie rozdaje Najśw. Sakrament, przemawia potem do nich stosowną naukę, niekiedy ponawia z niemi obietnice chrztu św. i tak usposabia ich do innego rodzaju katechizmu wytrwania.

## O Katechizmie wytrwania.

Po 1-szej komunii choćby i dobrze odbytej, dzieci sobie zostawione predko roztraca błogie skutki tam znalezione. Troskliwość o zbawienie nakazywałaby dalej im radzić, a rada dla nich najskuteczniejsza bedzie urzadzenie katechizmu wytrwania, któryby dalej ich prowadził w poznaniu i pełnieniu nauki i zaleceń wiary. Wszystko, co katecheta z korzyścia wypełnia w podawaniu innych rodzajów katechizmu, wypełniać ma i w katechizmie wytrwania. A nadto: 1) ponieważ dzieci dobrowolnie się zapisują na ten katechizm, Kapłan umieć powinien je przygarnać, zachęcić, utrzymać, pobudzać do pilności; 2) z powodu, że uczacy sie takiego katechizmu sa już nieco oznajomieni z nauką wiary, wykład jego powinienby być obszerniejszy co do przedmiotów, systematyczniejszy pod względem ogólnego planu, więcej interesujący pod wzgledem samego objaśnienia. Wzory takiego nauczania znaleśćby można w piśmie: Association de perseverance du grand séminaire de Langres, i caly katechizm Gaum'a jest na to wzorem; 3) Jednocześnie dobrzeby wzwyczajać uczniów do miesięcznej spowiedzi, radząc ją, a nie nakazując, nie objawiajac następnie żadnej niechęci ku tym, którzyby tego nie pełnili; 4) lepszych uczniów tej szkoły wprowadzać do towarzystw religijnych, n. p. do bractwa Najśw. Sakramentu, bractw N. Panny; 5) ktoby myślał, że doprowadzając dziecko do 1-szej komunii, zrobił już wszystko co należy do Kaplana, niech da się ostrzedz temi słowami św. Karola (z 3. mowy do kleru): Proh dolor! — quam multi parochi pariunt in nonnulis Christum et statim eorum curam omittunt, et quae haec impietas est! nec bestiae hoc faciunt, quae partus suos lactant, fovent, nutriunt, et ab adversis quibuscunque tutantur... et tu tenellum sic deseris, quando magis insudasse oportuerat, otio tepescis?... magna culpa fratres, est haec magna segnities, imo magna sevities... non dormit fratres, non dormit daemon, sed insidiatur continuo... ideo nos continua sollicitudine angi debemus et quod peperimus custodire.

#### O katechizmie dla ludu.

Wiele jest parafij, w których nietylko lud uboższy i prosty ale wierni z klasy oświeconych i wychowanych, o prawdach wiary albo żadnego albo lada jakie tylko wyobrażenie majac. przez ten brak wiadomości zagrożone mają zbawienie. Częściej sie to widzi w stronach naszych, gdzie prawdy wiary wiecej przez tradycya przechodza z pokolenia na pokolenia, niż się wykładają, objaśniają, przypominają przez pilne nauczanie kościelne. Gorliwy Kapłan niechcacy być takiem biernem narzedziem wiary, wielce usłuży wierze, jeśli urzadzi katechizm dla ludu, jeśli na uczęszczanie nań zniewoli rodziców i panów, a u nich wyprosi pozwolenie dla dzieci i sług: jeśli pore nauk oznaczy przed summa, albo koło nieszporów i pocznie pracować. Na przygotowany tym sposobem katechizm jeśliby przyszły tylko dzieci, postąpić ma jak na katechete dla dzieci; jeśliby przybyli dojrzalsi, odmienić ma nieco sposób wykładu; jeśliby się rozmnażali uczniowie, obierać ma sposoby, aby nauczanie było użyteczne dla wszystkich, uczyć, pytajac i odpowiadajac, a jeśliby się obrażano ta forma, odrzucić pytania i odpowiedzi, wykładać prawdy Boże formą zwyczajnych nauk, przez pilność, staranność około dobrego wykładu, pobudzać ochotę słuchania, dowiadywania się, a potem pełnienia woli Bożej i życia wedle Bożej nauki.

#### O katechizmach dla szkół.

Gdzie szkoły sa zależne od proboszczów, tam wpływ swój czy bezpośredni czy pośredni wywierać powinni na katechizmy. W szkołach parafialnych albo sami uczyć, albo pilnować dobrego uczenia sa obowiazani. Gdv sami nie ucza, wikarych wybierać i nakłaniać maja do pilnego uczenia. Szkoły czesto odwiedzać, probować uczacych sie, pochwalać pilnych, pobudzać wszystkich, zapowiadać nowe wizyty powinni. I jeszcze staranniej to pełnić w razach, jeśliby nauke wiary podawały dzieciom osoby świeckie. W szkołach powiatowych i gimnazyach katechizmy są już zdane na nauczycieli wiary, kapelanów, ich już nauczaniem kierują instrukeve pasterzy i szkolnych zwierzchności. W katechizmach szkolnych zbiegają się już wszystkie katechizmów i nauk kościelnych rodzaje. I tam znów wiele zależy na gorliwości nauczyciela kapłana. Ona tylko sama korzystnie pokieruje jego zdolnościami, ochroni go od wady rozrywania przedmiotów, pomoże do złaczenia małego katechizmu, historyi biblijnej, katechizmu większego i świętych dziejów obu testamentów, historyi kościelnej w jedne ogólna całość nauki wiary i życia wedle Ducha Zbawiciela i Jego św. Kościoła.

# O katechizmie dla dorostych nieumiejętnych.

Nie w jednej parafii spotkać się mogą nieszczęśliwi urośli w niewiadomości o wierze, nie spowiadani ni razu, nie przystępujący do św. Komunii. W sierocej młodości nikt nie przyniósł nauki i pociech wiary, wziętych do posług życia, nikt do kościoła na naukę nie posłał, liczą się między wiernymi, a nie żyją w praktykach wiary. Gorliwy kapłan nie pozwoli żeby tak żyli i umierali obcy dla szczęścia z wiary, wyszuka ich, przygarnie, zastosuje się do pór ich swobodnych i da im poznać jej święte prawdy. Jeśli to będą marynarze, poszuka na statkach, na morzu; jeśli to będą rze-

mieślnicy przez dzień zajęci robotą, poszuka ich w nocy — jeśli będą pastusi, niemogący odejść od trzody, wyszuka ich kapłan dobry na polu, a każdego z nich nauczy ile zmoże o Bogu i Jego woli. Jeśli to będą żebracy, z jałmużną poda im naukę zbawienia. Takich katechumenów wyszukawszy, kapłan oświeci przez krótki katechizm, usposobi do spowiedzi, komunii i życia chrześciańskiego, sposobami, których już w innych rodzajach katechizowania używał.

# O katechizmach dla tych, którzy się nie mogą nauczyć litery (textu) katechizmu.

Sa ludzie tak słabej pamieci, że niezdolni sa do nauczenia sie, ni do zatrzymania, ni do zdania sprawy z tego czego się uczyli. Dla takich gorliwy kapłan urzadzi katechizm. i jeszcze go w inny od poprzednich wykładać bedzie sposób. Wybierze i uczyć będzie prawd najkonieczniejszych dla wiedzy i zbawienia. Odrzuci pytania i odpowiedzi, a prawdy Boże tak im wykładać i objaśniać bedzie, ażeby oni tylko odpowiadajac tak, uczyli sie o obowiazkach, odpowiadajac nie, ostrzegani byli o grzechach. Doprowadzać ich bedzie do poznania przedmiotów wiary: a) albo wychodząc od materyalnych znajomych im przedmiotów i mówiąc o kościele, pogrzebie, konfessyonale, stole, przy którym przyjmuje się komunia św., krzyżu, chrzcielnicy, wykładać będzie najkonieczniejsze nauki, przestrogi; b) albo pokazując im obrazy śmierci, sądu, piekła, nieba, Zbawiciela, Świętych etc.; albo c) przebiegając świeta roczne, objaśniać obowiazki wiary i postępowania; albo d) wnikając w obowiązki, professya każdego, przestrzegać będzie o życiu chrześciańskiem. Takich sposobów nauczania niezdolnych, szczęśliwie używał Devie Biskup Beucy. Jeżeli tak ucząc nie doprowadzi uczniów swoich do wytłómaczenia się z pojęcia wiary i obowiazków, poprzestać na tem może, jeżeli ich doprowadzi do pojecia, rozumienia i do pragnienia przystępywania do spowiedzi, komunii, w życiu i godzinie śmierci.



# SPIS TREŚCI.

| O kaznodziejstwie. Określenie                                                                | Str.                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| CZĘŚĆ PIERWSZA.                                                                              |                               |
| O kaznodziejstwie w ogólności                                                                | 5                             |
| ROZDZIAŁ I.                                                                                  |                               |
| O ważności kaznodziejstwa.                                                                   |                               |
| Waga kaznodziejstwa, okazująca się w wielkości missyi, na którą kaznodzieja posłany          | 7<br>8<br>9<br>10<br>11<br>13 |
| ROZDZIAŁ II.                                                                                 |                               |
| O potrzebie kaznodziejstwa.                                                                  |                               |
| Obowiązek kaznodziejstwa nakazany duszpasterzom Jak daleko rozciąga się obowiązek nauczania? | 15<br>21<br>24                |
| się od obowiązku nauczania                                                                   | 28                            |

|                                                                                          | Str.           |
|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ROZDZIAŁ III.                                                                            |                |
| O przedmiotach kaznodziejstwa.                                                           |                |
| Czego się z ambony naucza?                                                               | 29<br>33       |
| ROZDZIAŁ IV.                                                                             |                |
| O przymiotach kaznodziejskiego nauczania                                                 |                |
| Pierwsza cecha kaznodziejskiego nauczania, że powinno być odpowiedne osobistości kapłana | 37<br>39       |
| O obowiązku i sposobach stosowania mowy do usposobie-<br>nia słuchaczy                   | 53             |
| Sposoby stosowania mowy do usposobienia słuchaczy .                                      | 55             |
| Kaznodziejstwo powinno być uczące:                                                       |                |
| O potrzebie starania się, aby kaznodziejstwo było naucza-                                |                |
| jące                                                                                     | 60<br>65       |
| Charakter kaznodziejstwa, że się powinno podobać.                                        |                |
| O potrzebie podobania się                                                                | 71<br>84       |
| Charakter kaznodziejstwa, że powinno wzruszać.                                           |                |
| O potrzebie poruszania                                                                   | 85<br>89<br>90 |
| czych                                                                                    | 95<br>99       |
| ROZDZIAŁ V.                                                                              |                |
| Cecha (charakter) kaznodziejstwa.                                                        |                |
| W kaznodziejstwie potrzebna jest jedność                                                 | 102<br>104     |

|                                                                                  | DORDRY of MY                                                                                                   | Str.       |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--|--|--|
|                                                                                  | ROZDZIAŁ VI.                                                                                                   |            |  |  |  |
|                                                                                  | O przymiotach kaznodziei.                                                                                      |            |  |  |  |
| 0                                                                                | missyi czyli prawnem posłaniu                                                                                  | 108        |  |  |  |
| 0                                                                                | czystości zamiarów                                                                                             | 110        |  |  |  |
| 0                                                                                | życiu przykładnem i świętem                                                                                    | 115        |  |  |  |
| 0                                                                                | gorliwości                                                                                                     | 123        |  |  |  |
| 0                                                                                | pobożności                                                                                                     | 125        |  |  |  |
| 0                                                                                |                                                                                                                | 130        |  |  |  |
|                                                                                  | nauce potrzebnej kaznodziei                                                                                    | 132        |  |  |  |
| 0                                                                                |                                                                                                                | 134        |  |  |  |
| 0                                                                                | naukach duchownych potrzebnych kaznodziei sposobach używania Pisma św. w kaznodziejstwie                       | 138<br>141 |  |  |  |
|                                                                                  | sposobach używania Pisma św. w kaznodziejstwie                                                                 | 144        |  |  |  |
| 0                                                                                | uczeniu się Historyi kościelnej                                                                                | 149        |  |  |  |
| 0                                                                                | uczeniu się Teologii                                                                                           |            |  |  |  |
| ŏ                                                                                | uczeniu się Teologii                                                                                           | 152        |  |  |  |
|                                                                                  |                                                                                                                |            |  |  |  |
|                                                                                  | O przygotowaniach kaznodziejskich dalszyc                                                                      | eh.        |  |  |  |
|                                                                                  | i bliższych.                                                                                                   |            |  |  |  |
|                                                                                  | O przygotowaniach dalszych.                                                                                    |            |  |  |  |
| 0                                                                                | ezytaniach                                                                                                     | 153        |  |  |  |
| 0                                                                                | notatach, wypisach, zbiorach                                                                                   | 155        |  |  |  |
| 0                                                                                | rozbiorach i ćwiczeniach                                                                                       | 157        |  |  |  |
|                                                                                  | O przygotowaniach bliższych.                                                                                   |            |  |  |  |
|                                                                                  | powinności gotowania się do nauk                                                                               | 159        |  |  |  |
|                                                                                  | różnych rodzajach przygotowywania nauk kościelnych.                                                            | 163        |  |  |  |
| 0                                                                                | sposobach dobrej kompozycyi i o obiorze                                                                        | 170        |  |  |  |
|                                                                                  | CZĘŚĆ DRUGA.                                                                                                   |            |  |  |  |
|                                                                                  |                                                                                                                |            |  |  |  |
| O rozmaitych rodzajach nauczania i szczegółowych do zachowania w tem prawidłach. |                                                                                                                |            |  |  |  |
| O rozmaitych przedmiotach mogących się wykładać z ambony.                        |                                                                                                                |            |  |  |  |
|                                                                                  | ROZDZIAŁ I.                                                                                                    |            |  |  |  |
| 0                                                                                | sposobach wykładania prawd chrześciańsk                                                                        | ich.       |  |  |  |
| Aı<br>Aı                                                                         | Art. I. Prawidła dowodzenia prawd chrześciańskich 190<br>Art. II. O prawidłach do zachowania w wykładzie prawd |            |  |  |  |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Str.                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| chrześcijańskich pod względem moralnym, albo w za-                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                           |
| miarze nakłaniania ludzi do cnoty                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 194                                                       |
| Nauczanie chrześcijańskie o przymiotach i doskonałościach                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                           |
| Bożych                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 195                                                       |
| Pożyteczna jest rzeczą często nauczać o dobrodziejstwach                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                           |
| Bożych                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 197                                                       |
| Bożych                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 198                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                           |
| ROZDZIAŁ II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                           |
| O sposobach nauczania o Tajemnicach Zbawic                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | iela                                                      |
| i Najśw. Panny.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                           |
| Dawać poznać Tajemnice                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 206                                                       |
| Zachęcać do ich (tajemnic) uczczenia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 209                                                       |
| Powoływać wiernych do korzystania z łask zawartych                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                           |
| w taiemnicach                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 210                                                       |
| w tajemnicach                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 211                                                       |
| r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                           |
| ROZDZIAŁ III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                           |
| Sposoby nauczania o cnotach i występkach                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | l•                                                        |
| O pobudkach ujęcia się cnoty a unikania występku                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 214                                                       |
| O sposobach nabycia cnoty, poprawienia lub ustrzeżenia                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                           |
| się występku                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 216                                                       |
| Jak dzielić nauki o cnotach i występkach                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 217                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                           |
| ROZDZIAŁ IV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                           |
| ROZDZIAŁ IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                           |
| ROZDZIAŁ IV.<br>Sposoby nauczania o św. Sakramentach.                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                           |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 220                                                       |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach. Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów                                                                                                                                                                                                                                                                      | 220<br>221                                                |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach.  Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów  Sposoby wykazania potrzeby Sakramentów                                                                                                                                                                                                                             |                                                           |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach.  Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów  Sposoby wykazania potrzeby Sakramentów  Sposoby wykazania korzyści Sakramentów                                                                                                                                                                                     | 221                                                       |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach.  Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów  Sposoby wykazania potrzeby Sakramentów  Sposoby wykazania korzyści Sakramentów  O usposobieniach, z któremi do Sakramentów przystępo-                                                                                                                              | 221                                                       |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach.  Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów  Sposoby wykazania potrzeby Sakramentów  Sposoby wykazania korzyści Sakramentów  O usposobieniach, z któremi do Sakramentów przystępować, i o błędach, których się strzedz potrzeba  O obowiązkach, jakie zaciągamy przez przyjęcie Sakra-                          | 221<br>222                                                |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach.  Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów  Sposoby wykazania potrzeby Sakramentów  Sposoby wykazania korzyści Sakramentów  O usposobieniach, z któremi do Sakramentów przystępować, i o błędach, których się strzedz potrzeba  O obowiązkach, jakie zaciągamy przez przyjęcie Sakra-                          | 221<br>222                                                |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach.  Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów Sposoby wykazania potrzeby Sakramentów Sposoby wykazania korzyści Sakramentów O usposobieniach, z któremi do Sakramentów przystępować, i o błędach, których się strzedz potrzeba O obowiązkach, jakie zaciągamy przez przyjęcie Sakramentów O obrzędach Sakramentów | 221<br>222<br>223                                         |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach.  Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów                                                                                                                                                                                                                                                                     | <ul><li>221</li><li>222</li><li>223</li><li>224</li></ul> |
| Sposoby nauczania o św. Sakramentach.  Sposoby wykazania doskonałości Sakramentów  Sposoby wykazania potrzeby Sakramentów  Sposoby wykazania korzyści Sakramentów  O usposobieniach, z któremi do Sakramentów przystępować, i o błędach, których się strzedz potrzeba  O obowiązkach, jakie zaciągamy przez przyjęcie Sakra-                          | <ul><li>221</li><li>222</li><li>223</li><li>224</li></ul> |

|             |        |                                                                                                     | Str.              |
|-------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|             |        | ROZDZIAŁ V.                                                                                         |                   |
| ,           | Spos   | oby nauczania o Modlitwie.                                                                          |                   |
| O co prosić | w m    | odlitwach                                                                                           | 230               |
|             |        | ROZDZIAŁ VI.                                                                                        |                   |
| 0.          | Pan    | egirykach, pochwale Świętych.                                                                       |                   |
| O sposobacl | ı prze | órych się czerpią pochwały Świętych<br>kkładania ladowi pochwały Świętych<br>stających panegirykom  | 233<br>236<br>238 |
|             |        | ROZDZIAŁ VII.                                                                                       |                   |
|             |        | rzy profesyach i obłóczynach za-                                                                    |                   |
|             |        | ROZDZIAŁ VIII.                                                                                      |                   |
| O Mowad     | ch pe  | ogrzebowych                                                                                         | 240               |
| Traktat     | 0 ro   | zmaitych rodzajach kościelnego nauczania                                                            | l <b>.</b>        |
| ROZDZIAŁ    | Ι.     | O kazaniach. O texcie                                                                               | 243<br>244<br>248 |
| DOZDZIAT    | TT     | O domówieniu                                                                                        | 248<br>250        |
| ROZDZIAŁ    | 11.    | O systematycznym i ciągłym wykładzie<br>nauki chrześcijańskiej O ważności takiego kursu nauki chrze | 251               |
|             |        | ścijańskiej O sposobach urządzenia takiego kursu nauk chrześcijańskich                              | 251<br>253        |
| ROZDZIAŁ    | III.   | O Homiliach                                                                                         | 254               |
| ROZDZIAŁ    | IV.    | O prostych, parafialnych naukach                                                                    | 257               |
| ROZDZIAŁ    | V.     | O przestrogach i upomnieniach Paster-                                                               |                   |
|             |        | skich                                                                                               | 259               |
| ROZDZIAŁ    |        | O Konferencyach                                                                                     | 261               |
| ROZDZIAŁ    | VII.   | O allokucyach, przemowach                                                                           | 264               |

|                                                                                                                                                                                      | Str.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ROZDZIAŁ VIII. O publicznem czytaniu                                                                                                                                                 | 265   |
| ROZDZIAŁ IX. O missyach i rekollekcyach                                                                                                                                              | 266   |
| Dodatek do Oddziału drugiego (o przygotowaniach Kazno skich bliższych) z Homiletyki X. Skidełła z części II §§ 8. 9. 10, należący do str. 171 przed ustępem: o Perykop               | 3. 7. |
| <ul> <li>§. 3. Na co wzgląd się daje przy wyborze materyi .</li> <li>§. 7. Kiedy text i materya kazania mogą być brane z miejse innych, a kiedy powinny być wzięte z czy-</li> </ul> | 271   |
|                                                                                                                                                                                      | 272   |
| tanej Ewangelii                                                                                                                                                                      | 273   |
| §. 9. 0 obieraniu materyi do Kazania Uroczystości                                                                                                                                    | 275   |
| §. 10. Na co wzgląd dawać, kiedy niema Ewangelii do                                                                                                                                  |       |
| czytania                                                                                                                                                                             | 277   |
|                                                                                                                                                                                      |       |
| Traktat o Katechizmach                                                                                                                                                               |       |
| O znaczeniu Katechizmu                                                                                                                                                               | 278   |
| O ważności Katechizmu                                                                                                                                                                | 279   |
| O potrzebie Katechizmu                                                                                                                                                               | 282   |
| O potrzebie Katechizmu                                                                                                                                                               | 285   |
| O przymiotach dobrego katechety                                                                                                                                                      | 287   |
| Czego się naucza w Katechizmie                                                                                                                                                       | 291   |
| O przygotowaniu do Katechizmu                                                                                                                                                        | 292   |
| O sposobach urządzenia Katechizmu                                                                                                                                                    | 291   |
| O szukaniu w Katechizmie dokładnego oświecenia                                                                                                                                       | 294   |
| O sposobach (metodach) nauczania Katechizmu                                                                                                                                          | 300   |
| O sposobach (metodach) nauczania Katechizmu O uświątobliwianiu dzieci uczących się Katechizmu                                                                                        | 301   |
|                                                                                                                                                                                      |       |
| O różnych rodzajach Katechizmu.                                                                                                                                                      |       |
| Katechizm dla małych dzieci                                                                                                                                                          | 303   |
| Katechizm o 1-szej Komunii                                                                                                                                                           | 304   |
| O Katechizmie wytrwania                                                                                                                                                              | 306   |
| O Katechizmie dla ludu.                                                                                                                                                              | 307   |
| O Katechizmach dla szkół                                                                                                                                                             | 308   |
| O Katechizmach dla szkół                                                                                                                                                             | 308   |
| O Katechizmach dla tych, którzy się nie mogą nauczyć                                                                                                                                 | 300   |
| litery (textu) Katechizmu                                                                                                                                                            | 309   |
|                                                                                                                                                                                      |       |

